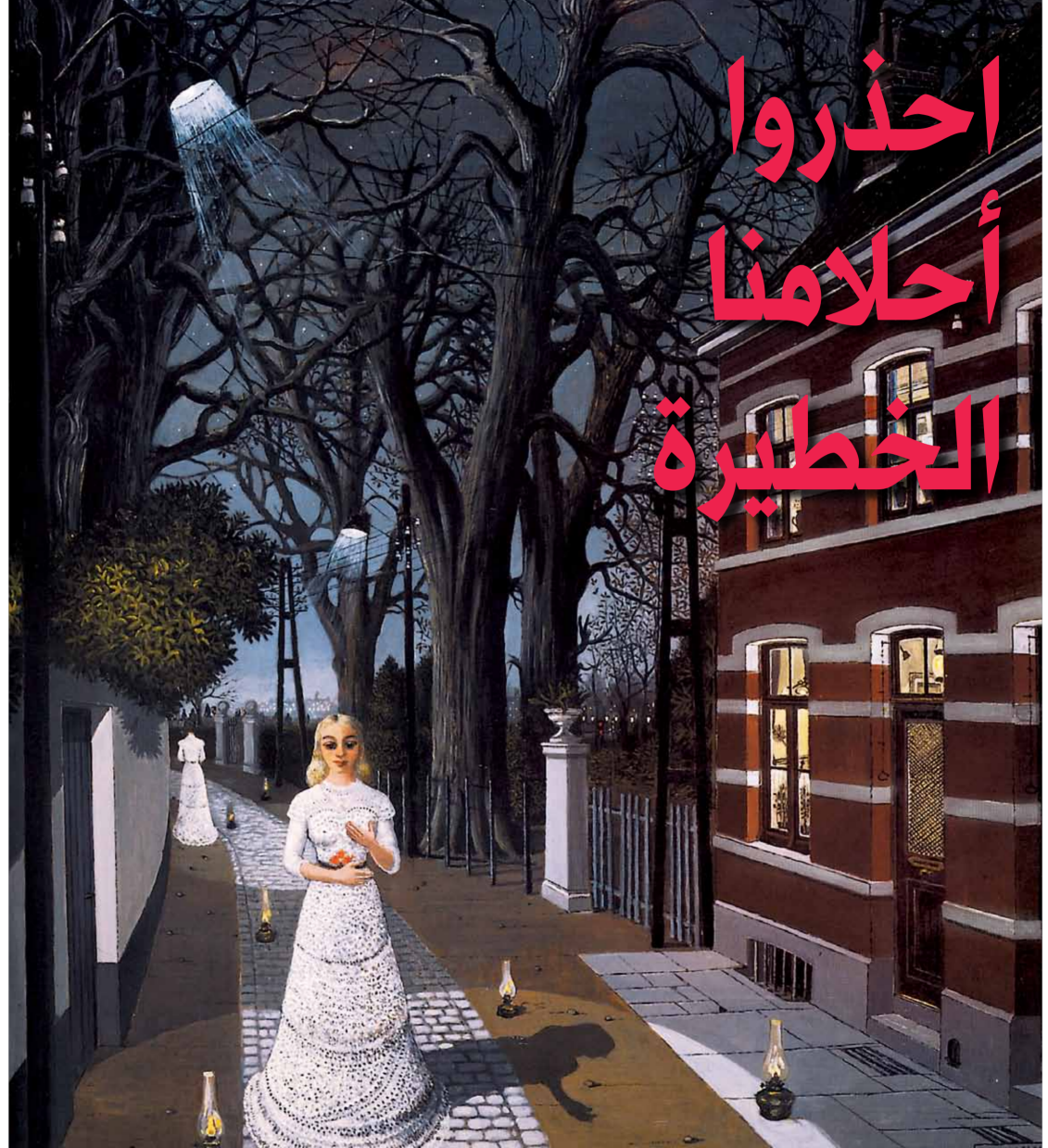
# ملحق الناقال ا

العدد 1226 | Samedi 3 Octobre 2015 | 2015 | العدد 1226



وحة لبول دلڤو.

لماذا أكتب هذه الافتتاحية عن الحلم؟ ببساطة فاقعة: لأننا نعتقد أن الحلم يمكّننا من دخول الطبقات العذراء والأمكنة المجهولة في نخاعاتنا الشوكية، ومن اختراع سبل خلتّقة وفعلية للعيش وللمواجهة؛ مواجهة سقوط السياسة، وسارقيها، وسقوط المؤسسات، وانهيار الدولة. بالحلم، نحمي حياتنا. والقيم التي نؤمن بها. به نستطيع تحصين مناعتنا الداخلية، وتأليب الرأي العام، وتحفيزه، وتحذير سارقي حياتنا من مفاعيل أحلامنا الخطيرة. هل ينبغي لنا أن نتناسى أننا بالحلم نصنع الحبّ والشعر والحرية؟! زميلنا عبده وازن وضع نصاً طويلاً عن الحلم، بين التأمل والبحث، ننشر مقاطع منه، تعميماً للفائدة.

## عقل العويط

إنه أوان الحلم. لو تركتُ للأمر الواقع أن يستولي عليَّ، لكان ينبغي لي أن أكون في مقبرة، أو في مصحٍّ عقلي ونفسي.

لولا أنني أحلم، لكنت زعيماً سياسياً، أو رئيس دين، أو صاحب مصرف، أو غاسل أموال، أو حجراً على قارعة، أو شوكةً يابسة في أرضٍ مهجورة.

لكنني أحلم، وهذا تماماً ما يجعلني قادراً على النوم حيث أستطيع أن أسلس القياد وأطلق العنان لرغباتي وهواياتي ومطامحي كلّها، ويجعلني قادراً على الاستيقاظ لمجالسة ركوةٍ موحشة من القهوة، وتحمّل أوزار النهارات والمستأسدين البشريين الكثر.

ولأنني أحلم، أريدكم أيّها القرّاء، أن تظلّوا تحلمون، لئلا يُصاب أحدّ منكم بجَرَب الأمر الواقع، وهو وجودنا المسرطن، الذي هو الحياة الكلبة التي نعيشها. ولأنني أحلم، أدعوكم إلى المواظبة على الحلم.

لكي نكون أكثر قدرةً على تحمّل الأوجاع والوقائع، وهؤلاء الوحوش الضارية.
ولأنني مصرِّ على الذهاب بالمغامرة إلى آخرها، وهي – للعلم والخبر - مقامرة غير محسوبة النتائج، أدعوكم إلى الحبّ، إلى الرفض، إلى السعادة المتواضعة، إلى الفرح الرومنطيقي، إلى الغناء، إلى السباحة في الفجر والليل، ومساءلة القمر عن أحواله، وهواء أيلول عن رعشاته. وأدعوكم إلى النوم في العراء، لتلقي الرؤيا على أصولها.

ليس لأنه منتج أو مفيد أو منقذ. بل خصوصاً

ولأنني أريد أن أشتري كتباً مدرسية، وأن أسدّد الأقساط المتراكمة، أدعوكم، بأعلى ما في حنجرتي من صراخ، إلى نجدتي، ومضاعفة أحلامي، لكي لا يتسنّى لي أن أفكّر، أكثر من اللزوم، في معطيات هذا الأمر الواقع، كما ينبغي لرجلٍ واقعيًّ وعاقلٍ أن يفعل.

أحلم، وأدعو القرّاء إلى الحلم، لا هرباً، بل للتمكّن من مواصلة المواجهة. كلما حلمنا، أرجأنا توقيت الوقوع في فم

الوحش، أو بالأحرى، تفاديناه، وحقّقنا انتصاراً موقتاً على مَن يتحرّق لرؤيتنا مستسلمين. ومَن يـدري، ربما إذا حلمنا كثيراً وجيّداً، حقّقنا ما قد لا يُستطاع تحقيقه في المواجهة

يجب أن يحصل ذلك. "بالقوة"! أن نحلم، يعني أن ننتصر، وهو انتصارّ وديعٌ، متواضعٌ، عابرّ، نافلّ، لكنه يؤذي "الواقعيين"، القتلة الماديين والمعنويين بدم بارد، شركاء الأمر الواقع، المباشرين وغير المباشرين، هؤلاء الذين يمنعون علينا – موضوعياً - حتى أن نكون أحراراً في الحلم.

لكنني حالمٌ خطير. لم أترك، بالحلم، سلطةٌ جائرة إلاَّ أنزلتُها عن عرش جورها. لم أدّع سارقاً يسرح ويمرح خارج السجون. ولا فاسداً يتملّص من غرفة الجراذين والصراصير.

من غرفة الجراذين والصراصير. لقد أطلقتُ أحلامي الخطيرة على هؤلاء، لتلاحقهم حيثما حلّوا ورحلوا.

كلّ الذين ارتكبوا، وهم لا يزالون يرتكبون بالطبع، ها هنا، "يقعون" في مرمى أحلامي. أقـول لـهـؤلاء: لا تـستخفّوا بـالأحـلام. فهي خطيرة. لا أحـد منكم يعرف كيـف. ولا متى تتحوّل هذه الأحـلام إلى واقع. ولا متى تقعون

أثرُ القطار العابر سيبيريا 📆

الحلم حارس النوم

والنوم أرض كنوزه

---

لا أحد ينجو من خطر الأحلام. لا أحد. أقـول لبعض النساء خصوصاً: لا امرأة اشتهيتُها إلاّ صارت بعضاً من رأسي وجسمي. للعلم والخبر: كلّما خضعتُ للفحص بالأشعة السينية، انكشف ذلك كفضيحة، على طريقة "الجرم المشهود".

وُأُقُّول للقَّصائد: لا قصيدة رغبتُ في أن تكون قصيدتي، إلاّ صارت جزءاً من رأسي، أو بعضاً من ديوانٍ مخطوط.

فلنحلم. إلى أن يستتبّ "منطق" الحلم. وإذا ليس ليستتبّ هذا "المنطق". إذا ليس

وإذا ليس ليستتبّ هذا "المنطق". إذا ليس لشيء، أو لسبب نفعي، فلنحلمٌ من أجل الحلم في ذاته. ولنحلمٌ نكايةً بالذين يريدوننا جثثاً، أو حجارةً بكماء، أو أرقاماً انتخابية. وعلى الأخص، نكايةً بالذين ليس في مقدورهم أن يحلموا، لأن رؤسهم وقلوبهم وضمائرهم مبلّطة. هؤلاء مخصيّون، وسيقتلهم الواقع، عاجلاً أم آجلاً. سيكونون داخل غرفهم المغلقة، عندما يختنقون بالواقع. وسيتلفعون بأموالهم وجرائمهم، وهي ستكون لهم بمثابة توابيت وضرائح مشهودة.

فلنحلم نكايةً بهؤلاء. فلنحلم نكاية بالأسد، بالبعث، بـ"داعش". بالتكفيريين، بالحكم الديني في الخليجين

العربي والقارسي. يكفي أن نحلم، لكي نفوز عليهم. حقدنا الحلمي هذا، سيلاحقهم إلى غرفهم السرية، وسيفوز عليهم. الحلم هو حقدنا الوحيد، وهو انتقامنا. إنه فوزّ مطلق. يفوز ولا يُفاز عليه.

لا أعرف تماماً متى أحلم ومتى لا. ليس من جدار فأصل بين الوعي الواعي الكامل والوعي الناقص الـدّي لا يمكن ضبط النزف فيه شيءٌ ما يتسرّب باستمرار من منطقة مجهولة فيَّ، يبلُّل عقلي، ويجعلني وسيطاً شخصياً ولغُوياً بين عالمَيْن متكاملَيْن، لكنْ متنافرَين. هذه مسألة لا أحبّ أن أعيرها اهتماماً عقلياً، ولا أن أفكَّكها نقدياً أو نفسياً. بل أميل إلى تركها على غاربها لتأخذ مجراها الحرّ. من شأن ذلك أن يجعلني على وئـام - خـصـام، ليس مع العالم فحسب، بل خصوصاً مع الـذات التي هي أناً، المتباهية بقدرتها على التجوال بين المنطقتين، من دون أن تتعرّض لقنص يرديها هنا أو هناك. لقد أمضيتُ عمري على هذَّه الحال، وجنيتٌ من الخسارات والأرباح ما لا يُجمَع في مصرف أو في كتاب. ليس بي رغبةً، في الأفق العقلي، تجعلني أحيد قيد أنملة عن الشغور الهائل الذي يلمّ بي من أقصايَ إلى أقصاي، وأنا مستسلمٌ لمنطق كهذا، يخلو من المنطق. شغورٌ يملأني بما لا تُملأني به الحياة المعقلنة. شغورٌ سحيق، ممتلئ بذاته، هو وجودي حرّاً، عاشقاً، مجنوناً، عاقلاً، ماجناً، كاتباً، ولا حدود. تبًّا لي! كيف أتلذُّذ بما أنا بي، وفيه، وكيف أستطيع أن أتحمّل الفصام الهائل الذي ينجم عن التوأمة بين هذين الشقيقين اللدودين.

لستُ واعياً ولستُ لاواعياً. لا أعرف ماذا أنا، ومتى ينحاز بعضي إلى هذه الدفة أو إلى تلك. لم أذهب يوماً إلى عملي بوعيي الكامل. لم أعد يوماً إلى بيتي بوعيي الناقص. لا أذكر أنني فعلتَ شيئاً، وأنا على أهبة واعية أو لاواعية، كاملتَين. أذكر فقط أنني شخصان اثنان ولستُ واحداً. لذا لم أنجح نجاحاً كاملاً كشخصٍ وليسً واع، لاقتناعي بأنني لا أريد هذا النجاح، وليس ثمة في طبقات وجودي الدفينة ما يشتمي هذا

نجُحتُ في الحبّ عندما أسلستُ له القياد. لم أنجح في الحبّ عندما تركتُ للوعي أن يتدخل فيه. هذه حقيقةً أشهد لها على سبيل البوح، ومن أجل المصالحة مع ذاتي، وليس من أجل أيّ حقيقة عامة خارجية. لستُ شخصاً صالحاً لأداء وظيفة عائلية أو اجتماعية أو سياسية. لستُ مؤهلاً للخدمة العامة. أنا شخصٌ صالحٌ فحسب لخدمة الحلم. كلما شئتُ للحلم أن يتبلور، لنواحت غيمة من رأسي، مثلما ينزاح شتاءً أو بحرّ بأكمله، فيتخربط المعيار. ليس عندي مصلحة بأكمله، فيتخربط المعيار. ليس عندي مصلحة مادية أو معنوية في بلورة أحلامي، بما يجعلها قريبة من التحقق، أو قابلة له. كلما فعلتُ شيئاً من هذا القبيل، سقط حلمٌ من رأسي مثلما تضاحة قبل أوانها.

هذه البلاد تموت كلما كانت قليلة الأحلام. فلنجعلها تحلم. لعلها تستيقظ! يجب أن نجعل هذه البلاد تحلم. فلنجعلها تحلم "بالقوة"!

akl.awit@annahar.com.lb

السبت 3 تشرين الأول 2015 | 2015 Samedi 3 Octobre 3



# الحلم حارس النوم والنوم أرض كنوزه



إنني شخص حالم. أحلم في الليل عندما أغمض عينيَّ، وفي أويقات الصباح الأولى حين يخطفني النعاس قبل أن أنهض متثاقلاً من الفراشٍ، وفي هنيهات ما بعد الظهيرة، لمّا يحلّ بي الوسن الشفيف الذي يغدو كأنه نومٌ ويقظة في آن واحدً. لكنّ أحلام الليل تختلف عن أحلام النهار، ولو أمكنني أن أسمى أحلام النهار "أحيلاماً" لسمّيتُها، وهي جمع "حُلَيم" أي الحلم مصغراً، كما يفيد النحو العربي. أما أحلام الليل فهي بروق تلمع في عمق الظلام وعلى مرتفعاته، في قلب الأزل الذي هو البدء والمنتهي، في أغوار النفس التي لا تخوم لها. لكنّ أحلام الليل والنهار غالباً ما تتلاقى في رأسي، أنا الحالم، فلا أجد من فروق بيّنة بينها، ما خلا أن احلام النهار تعبر بسرعة وغالباً ما تتلاشى في الهواء. أما أحلام الليل فتملك طقوسها وإيقاعها المتهادي حيناً والمتقطع حيناً، ومناّخها الظليل ورهبتها التي تجعلني عاجزاً عن الخروج منها بسرعة. وقد أحتاج في أحيان الى دقائق لكي أخرج منها وألملم نفسي وأكون كمَن ينتقل من عالم الى آخر في حال من الاضطراب الخفيف.

كأنما الأحلام وُجدت لليل، الليل الغريب، الليل المنبسط حيناً مثل صحراء، والمتموّج مثل بحر يستعيد نفسه دوماً. أحلام الليل هي التي تمنح الليل معناه الملغز، غموضه وإشراقه الخفي. بل هي التي تضيء ما لا ينام فينا، الهناك والهنالك، الماوراء الذي هو الماقبل والمابعد. كأن لا ليل بلا أحلام، الليل هو ساعة يقظتها، ساعة يقظة الروح التي تظل مجهولة مهما قبل عنها. لا أقصد هنا ليل الشاعر القدّيس يوحنا الصليب أو ليل الشاعر نوفاليس، بل الليل الذي من أخلاط وأمزجة وأوهام وهواجس ورؤى وإشراقات تمتزج كلها لتؤلف روح الليل وجسده. كنت في أحيان، من شدة طغيان الحلم عليّ، أقول لنفسي: إنني ذاهب لأحلم، عوض أن اقول إنني ذاهب لأنام. الحلم أمر شخصى، مثل الحب والحزن والسرور. عندما أحلم فإنما أنا الذي يحلم لا سواي. الليل يفتح كنوزه لي مثلما يفتحها لسواي. لكنّ الباب الذي ألج من عتبته مملكة الأحلام يختلف عن أبواب الآخرين. وفي الليل عندما أحلم أغدو كأنني أؤدي مونولوغأ أحدّث فيه نفسي وأروي لها حكايات غريبة وأرسم لها صوراً ومشاهد لم تخطر لي يوماً.

لا أذكر متى بدأتٌ أحلم، لكنني أذكر، أنّ أمي كانت تقول لنا في طفولتنا، عندما نحلم أحلاماً بشعة، صلُّوا الى العذراء مريم واطلبوا منها أن ترمي هذه الأحلام في البحر. كنا في صغرنا نخشى تلك الأحلام التي كان يقال عنها بشعة. ما كان أحد في الحي وبين الأقارب يسمّيها كوابيس مثلاً. بشعة كان يقال عنها فقط. وكنا عندما نسردها لأمي وجاراتها في أحيان، تتشاءم وتصرّ عليناأن نصلّي مرةُ تلو مرة ونردد طلبنا الى مريم برمي تلك الأحلام في البحر، ولا سيما في الصباح. أمّا الأحلام البشعة فكانت في الغالب تـدور حول الموت: أشخاص أبصرناهم يموتون في حوادث غريبة، غرقاً أو احتراقاً أو في انقلاب سيارة... كان بعضهم في الحي يفسّر موت الأشخاص في الحلم بكونه حياة جديدة مُنحت لهم. هذا التفسير كان شائعاً. لكنّ بضعة آخرين ما كانوا يأخذون بهذا "التفسير" وحجتهم أن أولاداً رأوا آباءهم ميتين في مناماتهم فماتوا. ولم يكونوا يعدّون مثل هذه المنامات مصادفات، بل كانوا يصرّون على أنها رسائل من الغيب الى الأهل من خلال صغارهم. كانت إحدى جاراتنا تقول: ألا تذكرون كيف رأى مـارون، ابن جيراننا، في المنام، أبـاه ميتـاً في ثلاث ليال متوالية، وكيف توفي أبو مارون بعد أسبوع؟ ولا تكتفي بحكاية مارون وأبيه بل تسرد أحلام آخرين وما أعقبها من حوادث جسيمة. كنا نخاف كثيراً أحلامنا ولا سيما اذا كانت عن الموت. المستغرب أن الأحلام ارتبطت

دوماً بما تحمل من شؤم. لم يكن أحد يتحدث عن حلم جميل أبصره. أذكر كيف كانت خالتي التي قضت ردحاً من حياتها في أفريقيا، تخاف علينا كثيراً اذا أخبرناها أننا ابصرنا رجلاً أو امرأة ميتين يأخذان منا شيئاً ما، مالاً أو طعاماً أو لباساً... كانت ترتعب حقاً وتوصينا بالصلاة. كان برأيها أن الموتى اذا أخذوا شيئاً من الأحياء في الحلم فهؤلاء سيكونون عرضة للموت، أو المرض. أما إذا أعطى الموتى الأحياء مالاً أو طعاماً فهذه أعطية غالية. أذكر كم كنت أفرح عندما كنت أبصر جدي أو جدتي أو أبي في المنام يجزلون عليَّ عطاءاتهم، وكم كنت أخاف فعلاً عنمدما يأخذون هم مني. في الحقيقة كان الأمر سيّان، فلا العطاء كان عطاء ولا الأخذ كان أخذاً، ولكن لم يكن في وسعنا الا أن نخاف أو عاش الحلم معى منذ تلك الأعوام، عشت نفرح. لكنّ رفيقي بسام في المدرسة، الذي كان معفى من تلقي دروس التعليم المسيحي والمشاركة في القداديس لأنه مسلم، فكان

يمكن الحلم أن يكون جميلاً جداً عندما تبصر في نومك فتاة تحبّها، وقد يكون أجمل عندما تبصر نفسك تقبّل هذه الفتاة وتضمّها اليك. وقد تبصرها عارية وإنْ عرياً مبهماً، فتتلذذ بها وتحلّ بك رعشة جماع هو أقرب الى الاستمناء العذب، فيدفق ماؤك السري في حال بين النوم واليقظة، وتتخدر...

يروى لى كيف علَّمه أبوه أن الأحلام إذا ظلت

سرية ولم تُروَ فهي لا تتحقق البتة. وكان يشير

عليه ألَّا يـروي الأحـلام البشعة التي يبصرها

لأحد، فهي آنذاك تتلاشي وتغيب. أما الأحلام الجميلة فعليه أن يرويها كي تتحقق. كان هذا الحل رهيباً فعلاً، ولو لم يكن فهمه سهلاً في أعمارنا الباكرة.

إلا أنني ما إن بلغت سنّ المراهقة حتى رحت أكتشف معنى آخر للحلم. يمكن الحلم أن يكون جميلاً جداً عندما تبصر في نومك فتاة تحبّها، وقد يكون أجمل عندما تبصر نفسك تقبّل هذه الفتاة وتضمّها اليك. وقد تبصرها عارية وإنْ عرياً مبهماً، فتتلذذ بها وتحلُّ بك رعشة جماع هو أقرب الى الاستمناء العذب، فيدفق ماؤك السرى في حال بين النوم واليقظة، وتتخدر... هذه الأحلام التي كثيراً ما راودتني، دافقة أو من غير دفق، لم أكن أخبر بها أمي، فلا خوف هنا ولا

موتى بل رغبات أولى تتفجر من تلقائها. وكنت دوماً أتحاشي الفضيحة التي يتركها المنيّ على سروالي الداخلي والبيجاما في أحيان فكنت أنسلٌ سرّاً الى الحمّام وأغسل البقعة بالماء ثم أعود الى الفراش رطباً الى أن أخلع السروال صباحاً وقد زالت عنه آثار "الجريمة" ولو غير كاملة. أجمل صفة وجدتُها لمثل هذه الأحلام الدافقة هي "الأحلام الرطبة" بحسب التعبير الأميركي. وكم كنا نتندر نحن الفتيان بهذه الأحلام وكان واحدنا يسأل الآخر: مَن ضاجعتَ هذه الليلة؟ فيردّ: فلانة. وكنا فعلاً نتخيّل أنفسنا لحظة النوم نضاجع فلانة، فتاة أو امرأة، كنا نتحرق الى مشاهدتها عارية.

معه، عشنا معاً، كبرنا معاً، ترافقنا، خنته وخانني، غادرني أشهراً طويلة، بل غادرته في الليالي التي أسمّيها ليالي الأرق. أنت لا تحلّم إذا لم تنم. يجب أن تنام كي تحلم. أحلام اليقظة تتواطأ أنت في صنعها. تركّبها كما تشاء وتفعل فيها ما تشاء. تقتل، تضاجع، تتخيل نفسك ثرياً... إنها "فانتسمات" بحسب علم النفس. أما أحلام الليل فهي التي تصنع نفسها وتصنعك. في أعوام قاتمة غادرني النوم ولم أدر ما السبب ولم أبحث عنه. كنت أحياناً أنام نوماً متقطعاً، لا تكاد تغمض لي عين حتى أستيقظ. رحت أشرب الكحول بوفرة، ثم لجأتُ الى حبوب النوم. في مرات لم يكن يغمض لي جفن، ولا لحظةً. ما كان أقسى تلك الليالي. تنتظر الفجر لتشعر فقط أن الليل مضى. لا تنتظره لتستيقظ فأنت لم تنم أصلاً. لجأت الى "كريات كياس" الفرنسية وهي من شمع يضعها المرء في أذنيه فتوقعه في حال من الصمم الخفيف. تنقطع الأصوات لكنها لا تغيب تماماً. هذه الكريات كثيراً ما استخدمتُها خلال الحرب، في الليل كما في النهار. وكم من مرة تمنيتُ لو أنني أصمّ. كل هذه الأحابيل كانت موقتة. الى أن استعدتُ النوم، لا أعلم كيف. ثم استعدتُ عادتي القديمة: الحلم. لعل النوم هو الذي يحكمنا، مثله مثل الأرق. تنام في أحيان بلا سبب. تنام في وقت ينبغي أن تكون صاحياً فيه. قبل الظهر مثلاً. أحيانا لا تدري ما الذي يجعلك تستيقظ باكراً جداً، فجراً وقبل

الفجر. إنها لحظات لا تنسى. العالم في الفجر هو غيره في النهار أو الليل. السماء هي غيرها، ولا سيما في الصيف، آخر العتمة، أول الضوء، الزرقة المتراوحة بين قتام خفيف ووضوح كاب مرت أعوام كان النوم فيها صديقي وكذلك الأحلام. عشية إحدى الليالي وجدتُ نفسي أرقأ وعاجزاً كل العجز عن النوم. راحت الحال تتفاقم، في الليل وفي النهار: أحاسيس غامضة، حزن في ضوء الشمس، كأبة لا حد

لها، قلق، خوف، غثيان، شلل في عمق الروح،

الاكتئاب ناجم عن اكتئابات صغيرة ترجع الى أعوام بعيدة. لعلها تسمى اكتئابات "مُقنِّعة". راحت تذكّرني بحالات من الاضطراب الخفيف كانت تنتابني متقطعة ولم اكن أعيرها اهتماماً. ذكّرتني بأحزان لا سبب لها، بهواجس صغيرة ومخاوف لم أكن أدري من أين تأتي... وما إن بدأتُ تناول دواء يدعى "أنافرانيل" حتى رحت أستعيد نفسي. تلاشى الاكتئاب رويداً رويداً، لكنه لم يغب تماماً. ترك ما يشبه الطيف الذي ظلٌ يتردد. وحان وقت وقف الـدواء. أوقفتُه. وبعد نحو عامين عاودني الاكتئاب ولكن أقل احتداماً أو ضراوة. طلب الطبيب مني أن استعيد "الأنافرانيل". استعدتُه. علَّمني الطبيب كيف علىّ أن أوقف هذا الدواء عندما أشعر أن لا حاجة بي اليه. وقـال: أولى علامات عـودة الاكتئاب الأرق أو اضطراب النوم، أي انقطاع الأحلام. أنت تراقب نفسك وتتناول من الدواء ما تراه ملائماً. بعد جراحة القلب المفتوح توقفت الأحلام. أوقـف الطبيب دواء "الأنـافرانـيـل" وأوصـاني بتناول "سيبراليكس". عاد النوم أكثر مما من قبل. انقشعت الغيوم التي كانت تتلبد حيناً تلو حين في سماء العينين. عادت الأحلام أكثر مما من قبل أيضاً. باتت تهطل كالمطر. أحلام. أحلام. ما إن أغمض عينيَّ حتى تتوالى على تلك

تعب منذ أول النهار، رغبة في الاختفاء... خلال

عام من الاكتئاب غاب النوم مرة أخرى، غابت

الأحلام وانقطع شريطها. قالت الطبيبة إن هذا

الفانتسمات، فاستعدتُها أيضاً بلهفة. بات بيني وبين الحلم صداقة شديدة، متينة، لعلها أقوى من الصداقة التي بيني وبين النوم. أعرف أن لا حلم بلا نوم وأن النوم يمكن أن يحلُّ بلا أحلام، أو بأحلام لا يتذكرها النائم، كما يقول علم النفس. الحلم هو الذي يسحرني، يسحرني أكثر من النوم، حتى بتّ أقول بالسر كلُّما دبُّ فيَّ النعاس: إنني ذاهب الى الحلم. ذاهب لأحلم، لا لأنام. وكم خطر في البال أن أقول للساهرين: تصبحون على خير، لقد نعستُ وأريد أن أحلم.

الشاشة الداخلية التي لا أعرف ماذا أسميها.

أحلام وكوابيس، أضغاث أحلام، شذرات أحلام،

تخيّلات، تهيوءات، رؤى... أما أحلام اليقظة، أو

"الحياة حلم" ليس الحلم وجهاً من وجوه الحياة، الحلم هو الحياة نفسها، الحياة بصفتها حياة أخرى. لا أستعير هنا مقولة غولدوني "الحياة حلم". هذا ما لمستّه خلال أعوام وعشته من دون أن أبرره أو أسعى الى تأكيده. ولم أُبدِ يوما كبير اهتمام في تفسيره. لستُ عالماً نفسانياً لأؤكد مثل هذا الافتراض. لست طبيباً ولا فيلسوفاً ولا عالماً فلكياً ولا ساحراً ولا نبياً... إنني الحالم. الحلم حياة أخرى تضاف الى الحياة. حياة في النهار وحياة في النوم. النوم ليس زمناً ضائعاً إذا سكنته الأحلام. نوم بلا أحلام هو زمن ضائع،

ووحدها الأحلام تمنحه معنى الحياة، معنى حياة تبدو متخيلة بينما هي في العمق حياة داخلية، لا عبث فيها ولا سأم ولا تعب ولا ندم ولا... يربح الحالم حياتين إذاً، حياة يعيشها هو، وحياة هي تعيشه. لكنهما حياتان متداخلتان على رغم اختلافهما أو عدم تشابههما ظاهراً. في أحيان يلتبس الأمر عليَّ بين ما عشته وما حلمته. أبصر مشهداً فأظن أنني أبصرته سابقاً. أسمع حكاية فيخيَّل إليَّ أنني أعرفها. حتى الأماكن تلتبس عليَّ. مرةَ رحت أبحث عن مقهى التقيتُ فيه فتاة فلم أجده. كنت حلمتُ أنني التقيتُ هذه الفتاة في مقهى اختلقه حلمي. مرةً عاتبتٌ صديقاً لأنه لم يأت الى موعد فقال لى إنّ ما من موعد كان بيننا. أمور كثيرة تحصل في الحلم أظنّها حصلت في الواقع، والعكس أيضاً. هذه الحال، حال الالتباس تبهرني. قد يظن بعضهم أنني أهذي ولكن لا، هذه حقيقة، حقيقة لا معقولة، لكنها حقيقة. كم أحب هذا الخيط الواهي الذي يفصل بين هاتين الحياتين، بين الحياة والحلم.

> عاقبنى فرويد وعاقب أمثالي وحرمنا نعمة الخيال والتوهم الجميل عندما أعاد جذور الحلم الى اللاوعى كما فهمه هو. لكنّ عالِماً عظيما مثل يونغ ردّ الينا مقداراً من الأمل وأحيا فينا بعضاً

> > من معتقداتنا البدائية

خيط واهٍ لكنه لا ينقطع. إذا انقطع يحدث أمر

رهيب: هذا ما قد يسمّى الجنون أو الهذيان

أو البارانويا أو الموت. هنا أتذكر هذه المقولة البديعة: "والناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا". كأن الموت هو ولوج عالم الانتباه، عالم اليقظة الأخرى، عالم النيرفانا التي هي اليقظة التامة، عالم الحلم الذي هو الحياة الأخرى.

كم كان يستهويني التأويل القديم للحلم. وما زلت أميل رغماً عني الى نظرة الشعوب البدائية الى الحلم، وكذلك الى التصورات التي ارتآها أهل الحضارات الغابرة، في بلاد ما بين النهرين ومصر واليونان والهند، وكلها تلتقي حول الطابع الميتافيزيقي للحلم. لكنّ هذه المقاربات أسبغ عليها لاحقأ التأويل الخرافي والأسطوري، ولا سيما بعد الثورة التي أعلنها علماء النفس وفي مقدمهم فرويـد. عاقبني فرويد وعاقب أمثالي وحرمنا نعمة الخيال والتوهم الجميل عندما أعاد جذور الحلم الي اللاوعي كما فهمه هو. لكنّ عالِماً عظيما مثل

يونغ ردّ الينا مقداراً من الأمل وأحيا فينا بعضاً من معتقداتنا البدائية.

كانت الأحلام في الأزمنة القديمة حيّز اللقاء بين الآلهة والبشر. تنزل الآلهة في الليل من عروشها وتزور بالسرّ، البشر النائمين، تبلُّغهم رسالة أو تشي لهم بأسرار. لم تكن من علاقة مباشرة بين البشر والآلهة خارج الاحلام. وكان الآلهة يسمُّون في أحيان قوى الغيب أو قوى المافوق والماوراء، والحلم هو أداة التواصل بين الهنا والهناك، بين الأرض والسماء، بين الظاهر والخفي... أما الحالمون فكانوا هم الوسطاء بين الآلهة والبشر. لم يكن كل الناس بحالمين "موهوبين"، ليسوا جميعاً مهيَّئين لمثل هذه الوساطة. والحالمون يجب أن يكونوا من خيرة البشر، صالحين ومنزّهين عن العيوب والشرور، لتزورهم الآلهة، آلهة الخير. أما الأشرار فلا يزورهم سوى الشياطين. الشرير يتصل بالأشرار وأرباب الخير بالأخيار. إلا أن التواصل بين الآلهة والبشر كان يبادر به الآلهة أنفسهم. البشر ليسوا هم الذين "يظهرون" على آلهتهم أو يتراءون لهم. لكنهم كانوا ينادونهم ويصلُّون لهم كي يـزوروهـم. وراجـت في حضارات عدة ظاهرة النوم في المعابد والهياكل وعلى أقدام تماثيل الآلهة. كإن الصالحون يلجأون الى هذه "الحيلة" بغية تلقِّي الأحلام والوحي والرسالة. كـان مثـل هـذا الـنـوم فـي الأمـاكـن المقدسة القديمة أشبه بـ"التشفع" لدى الآلهة لتظهر في أحلام الصالحين. كان الإله بحسب الأسطورة الاغريقية، يحلُّ على النائم وبغية التأكد من يقظته في قلب الحلم، يسأله: أأنت نائم؟ وإن لم يجب يغادره. هذه الطريقة في التواصل تُظهر أن على الحالم أن يكون يقظاً في نومه، مستعداً لتقبّل الزيارة والرسالة. كان الحلم في

معنى ما، يقظة في صميم النوم. كم كانت تبهرني هذه المقاربات القديمة، بحقائقها وأوهامها، بأسرارها الدفينة وخرافاتها. إنهم الآلهة على تماس شبه دائم مع البشر، في عمق الليل. لم يجر كلام عن أحلام يقظة وأحلام في أوج النهار. الليل هو معترك اللقاء. وكانت شعوب عدة تعتقد أن الروح تغادر عند النوم جسد النائم وتروح تجوب الآفاق مكتشفةً ما خفي من حقائق وأسرار. أما الجسد عندما تغادره الـروح، فلا يبقى فيه سوى الأنفاس، الى أن تؤوب الروح من تطوافها الذي قد يشمل الأرض أيضاً وليس السماء فقط. وكان بعض البدائيين لا يفرّقون بين النوم والموت، ففي كليهما تغادر الروح البدن، فإما أن ترجع اليه وإما ألاّ ترجع ويحدث ما يسمّى الموت حينذاك. ويقال إن فكرة وجود الروح نشأت لـدى البدائيين من خلال مراقبتهم أنفسهم أو أرواحهم عند النوم. فالأحلام التي كانوا يبصرونها في نومهم والمنامات العجيبة والظواهر الخارقة كانت تجعلهم يتخيلون وجود الروح في أبدانهم. لعل هذا التخيل حملهم على الاعتقاد بأنّ كل ما في

ملحق النهار 19 السبت 3 تشرين الأول 2015 | Samedi 3 Octobre 2015

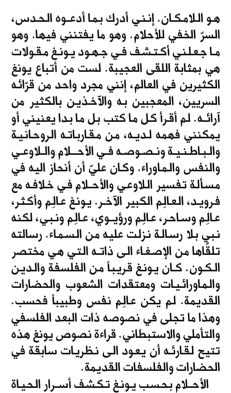
الدنيا له روح وجسم وبأن العالم تسكنه أعداد لا تحصى من الأرواح، وهي خيّرة وشريرة. أما الآلهة فهي أرواح نقية وسامية وذات قدرات فائقة أصبحت محلٌ عبادة ورهبة أو خشية.

كان أثر الأحلام يبلغ مبلغه في حياة البشر الأقدمين حتى ليأخذوا بها في حياتهم اليومية والواقعية. كان البشر لا يعجبون من رجل يخاصم رجلاً آخر، قريباً له أو من أهل الحي، جراء رؤيته إياه في الحلم يعتدي عليه أو يسيء اليه. وكان أحدهم يعاتب صديقاً له على خطأ ارتَّكبه ضدَّه في الُحلم. وكان الذين تقع عليهم التهمة لا يجرؤون على انكار هذه التهمة التي كيلت لهم، فالحالم هو الشاهد الأصدق وما دام الحالم أبصر في الحلم ما يرويه فلا بد للمذنب من الاعتذار. وكم من محاكمات جرت انطلاقاً من أحلام ولم يكن على المحكومين أن ينكروا فعلتهم. بل إن حروباً وقعت جراء أحلام خضعت للتفسير المصيب أو الخاطئ. واستوقفني عرف لدى إحدى القبائل البدائية كان يُجيز للرجل مضاجعة أيّ فتاة أو امرأة حلم أنه ينام فوقها أو ترقد هي تحته، إنها تصبح من نصيبه ما دام قد قام بينهما وصال. هذا العرف لو طُبّق في زمننا لكان لي من العشيقات كثيرات، حلمت أنني

## القوى البدائية

كان يبهرني التفسير القديم للأحلام، وما زلت حتى اليوم آخذ منه ما يفسر أسرار الأحلام وطبيعتها الغامضة. وما زلت أعتقد كل الاعتقاد أن الأحلام هي خيط يصلنا بالماوراء أو بالغيب كما يقول الأقدمون. وهذه الكلمة بديعة أصلاً: الغيب. إن فيها من الغياب والحضور ما يجعلها تعني حالاً فريدة من أحوال الكون الذي وُجد لئلا يُسبَر. وليست الذات، ذات الانسان الحالم، أقلُّ غموضاً من الغيب نفسه، إن فيها من العمق ما يستحيل سبره. الأحلام تضيء جوانب من الطريق التي تفضي الى الغيب، المكان الذي

استوقفنى عرف لدى إحدى القبائل البدائية كان يُجيز للرجل مضاجعة أيّ فتاة أو امرأة حلم أنه ينام فوقها أو ترقد هي تحته، إنها تصبح من نصيبه ما دام قد قام بينهما وصال. هذا العرف لو طُبّق في زمننا لكان لي من العشيقات كثيرات، حلمت أننى اضاجعهن



الداخلية، في كل ما تحمل هذه الحياة من رموز ومعان ورؤى وأصداء ورجْع أصداء. كانت هذه المقاربة اليونغية قد جذبتني وتوقفتُ عندها

طويلاً . أسرار الحياة الداخلية، أسرار حياتي بصفتي حالماً وأسرار حياة أخرى لا حدود لها ويجد يونغ في الأحلام ما يصفه بـ"التعويضي" واللمعًات الابداعية الحديثة يمكنها أيضاً أن تخرج من فضاء اللاوعي، وهي أفكار ولمعات لم

لدى الانسانية جمعاء، ورموزه تظهر من خلال الأحلام نفسها. هذا اللاشعور الجمعي يتكوّن كما يقول، من عناصر فطرية موروثة تعبّر عن



لوحة لجورجيو دي شيريكو.



ومن المحتمل أن هذه الطرز تميز طبيعة البشر

في أعماق العقل الباطن المعتمة كما تنمو زهرة في الزمن البشري، حياة تضرب جذورها في حياة الأسلاف الذين لا نعرفهم. هكذا رأى يونغ على خلاف فرويد، أن الأحلام لا تمثل الرغبات المكبوتة الكامنة في اللاوعي والمنبثقة منه فقط، بل تعبّر عمّا خمد في الذات العميقة للانسان ويحتاج الى نار البصيرة لينبثق فيكتمل من خلاله شخص الحالم. لا تسعى الأحلام الي إرضاء الرغبات المكبوتة فحسب، بل إن معانيها تــدلٌ على غايـة تـحـاول الـوصـول اليـهـا، لتخبر الحالم أين يمضي به اللاوعي. وفي نظر يونغ لا تنبئ الأحلام عن المكان الذي أتى الانسان منه فحسب وإنما أيضاً عن المكان الذي يسير اليه. و"التصحيحي"، فالأحلام تكشف عن "القوى البدائية" المستقرة في اللاوعي والساعية الى التعبير عن وجودها، مما يتيح لها فرصة الاندماج في كيان الشخصية الانسانية. اللاوعي أو العقل الباطن كما يسمّيه يونغ، وهي أجمل تسمية، الي كونه ذاكرة الماضي، هو مسكب بذور الأفكار والمواقف والأحوال النفسية التي تتجلى في المستقبل. علاوةً على الذكريات المنبعثة من ماض سحيق يظهر في أفق الوعي، فالأفكار

تحدد سلوكهم، وهي تتكرر فيهم مرات كثيرة اللوتس، لتشكّل الناحية الأهم من النفس الانسانية. يتحدث يونغ عما يسمّيه "إبداع حتى لتترك في لا شعورهم أثراً من المتعذر محوه. كثير من هذه الطرز والصور يرتكز الى معطيات الأحلام" الذي يتجلى في اللغة الرمزية للأحلام الأديان أو الأساطير أو القصص الشعبي. نفسها. والصور والأفكار التي تتضمنها الأحلام لا يمكن تفسيرها في ضوء لغة الذاكرة فقط، وظواهره كما يفعل العلماء، قصارى ما أكتب فهي تعبّر عن أحوال جديدة لم تبلغ عتبة الوعي مقاربة الحلم كما عشته وأعيشه وكأنني مريض من قبل. والأحلام في نظر يونغ تطلع الإنسان مصاب بداء هو الحلم. في ظنى أن مَن لا يحلم لا على مواقف ووقائع قبل أن تحصل بزمن طويل، يمكنه أن يدرك سرّ الحلم، مَن لا يبصر المشاهد وهذا ليس من قبيل المعجزات بالضرورة، ولا هو التي يتيحها الحلم في ما يشبه فيلماً سينمائياً، لا شكل من أشكال الإدراك المسبق. فثمة أزمات يمكنه أن يفقه لغزه. وجوه وأشخاص أو أطياف كثيرة في حياة الانسان ذات تاريخ لا شعوري أشخاص تبدو كأنها تُعرض في شريط هو أقرب طويل، والانسان يتجه نحوها خطوةً خطوة جاهلاً الى "النيغاتيف"، واقعية ولكن على مقدار من الأخطار التي تتراكم. لكنّ ما يعجز العقل الواعي الغرابة، مناظر ناطقة أو صامتة، صور تهتزٌ حيناً للانسان عن إدراكه، غالباً ما يدركه عقله الباطن وتجلو حيناً، بالألوان النقية أو الباهتة أو بالأسود الذي يمكن أن يمرّر ما يعلمه، عبر تلك الأحلام والأبيض، حديثة أو قديمة كما لو أنها أخرجت التي تستطيع آنذاك أن تحذّر الانسان. في نظر للحين من علب الذكريات. أما ما يمكن تسميته يونغ تملك الأحلام في أحيان، قدرة على الحدس "ديـكـورات" الحلم فهي أغـرب ما يمكن أن والتنبوء فتجعل الحالم يتوقع حوادث تقع في تصادفه عين. يبصر الحالم مشاهد مركّبة تركيباً المستقبل. أما الكشف الذي أحدثه يونغ فهو ما غرائبياً يستحيل إيجاد ما يماثله وكأن الأشياء سمّاه "اللاوعي الجماعي" أو "اللاشعور الجمعي" والعناصر تتلبس هنا أشكالاً غير مألوفة لا يعلم

نفسها في الأحلام عبر صور ذات طرز بدائية.

يعرفها أفق الوعى من قبل. إنها تنمو وتترعرع

يستفيق الحالم ويفتح عينيه لا بد من أن يسأل نفسه: كيف أمكن أن أرى ما رأيت؟ لا يمكن استجلاء حقيقة الحلم في منأى عن الحلم نفسه. هذا أصلاً ما قال به علماء النفس والأعصاب. فرويد كان حالماً كبيراً وكذلك يونغ وابن سيرين والنابلسي... ولئن كنت أميل شخصياً الى يونغ لغايات في نفسي فهذا لا يعني البتة أنني لم أتوقف عند فرويد وقبله، كما أشرت، عند الأديان والحضارات التي قاربت الأحلام وحدبت عليها. كان فرويد رهيباً في كتبه التي تناول فيها الأحلام وخصوصاً كتابه "علم الاحلام" الذي أحدث بدءا من عام صدوره 1900 ثورة في علم النفس والفلسفة والطب، وكان بمثابة العلامة التي أشرقت في سماء البشرية وألقت نوراً باهراً على عالم اللاوعي الكامن في عمق الانسان. وبدا علم النفس كأنه كان ينتظر فرويد ليضيء لغز الحلم ويفكك أسراره وفق منهج علمي، ويفتح الطريق أمام علماء النفس ليوافقوه في كشفه أو ليختلفوا معه ويتمردوا عليه. لكنّ جميع هؤلاء لم يمكنهم إلاّ أن يعترفوا بما سمَّاه فرويد "العلاقة المباشرة بينِ الحلم والرغبة"، حتى وإن فهموا الرغبة، كـلُ على طريقته. وبدت مقولة فرويد صريحة: "الحلم هو تحقيق، مقنّع ام غير مقنّع، لرغبة، مكبوتة أو غير مكبوتة". يملك الحلم في نظر فرويد معنى يكشف الرغبة اللاواعية داخـل الانـسـان، لكنّ هذه الرغبة تعبّر عن نفسها في طريقة مقنّعة جراء مواجهتها الرقابة الداخلية. أما الأقنعة التي يستخدمها الحلم فلا ترجع فقط الى كونها أداة تغافل الرقابة بل تعود أيضاً الى طبيعة الطبقات السفلي من العقل. وهذه لا تخضع

الحالم مَن ابتدعها أو "ركّبها" وكيف. الثنائيات

هنا، على سبيل المثل، التي لا يمكن أن تلتقي،

تتواشج وتتداخل في طريقة فريدة جداً. إنها

المصادفات البصرية التي تصنع خصائص

المشهدية الحلمية التي تفوق الوصف. وعندما

اليقظة، بل تعمل بحسب منطق هو أقرب الى وعاداتهم القديمة والمطلقة والمتحررة التي منطق الطفل والانسان البدائي القديم. ويمكن القول إن الحلم وفق فرويد يزخر بمحتويات تـلاتــة: الـلاوعـي الـمـتـكـون مـن رغـبـات وغـرادُ طفولية مكبوتة، بقايا التجارب التي عاشها الانسان خلال اليوم أو الأيام القليلة السابقة، لا أبحث في الحلم هنا ولا أتقصى حقائقه الأحاسيس والإثارات الحسية التي يتعرض لها الانسان الحالم أثناء النوم. وما يمكن استخلاصه أنّ أهم تكاوين الحلم تنبع من صميم الحوافز والرغبات التي "تنوجد" في المراتب الطفولية للنمو النفسي وخصوصاً في الدورين الما قبل أوديبي والأوديبي. هكذا ترتبط الاحلام بالرغبات الجنسية الأولى المكبوتة وتغدو كأنها متنفسها وطريقها الى الظهور والسعي للإرضاء. ولعل المختصر المفيد أن الحلم هو "السبيل الملكي"

لقواعد المنطق التي ترين على العقل في أوقات

# مع يونغ ضدّ فرويد

كان عليَّ أن أنحاز الى يونغ في خلافه مع فرويـد، انحيـازا غير علمي طبعـاً، فأنـا لست عالم نفس ولا محلل أحلام، وما يشفع بي في هذا الشأن أنني حالم، حالم ذو مراس ومعرفة

الذي يوصل الى اللاوعي عند الانسان. إنه الأداة

الرئيسة لاستكناه اللاشعور الفردي الذي يعدّه

فرويد مكمن الحوافز والمكبوتات والغرائز.

يونغ عالِم وأكثر، عالِم وساحر، عالِم ورؤيوي، عالِم ونبي، لكنه نبى بلا رسالة نزلت عليه من السماء. رسالته تلقّاها من الإصفاء الى ذاته، أسرني بنصوصه الروحانية التى يشطح فيها شطح الصوفيين ولا سيما كتابه "حياتى: ذكريات ، أحلام وأفكار" و"تحولات النفس ورموزها" و"الأحلام"

حدسية واختبار. حتى قراءتي لهذين العالِمين، فرويد ويونغ، لم تكن منهجية، قرأتُ ما أردت أن أقرأه وما اخترتُ أن أقرأه ولا سيما ما يتعلق، باللاوعي والأحلام. وأعترف أن يونغ أثر فيَّ وهزّني. يونغ ابن القسيس وحفيد القسيس، المتصوف والفيلسوف والعرفاني والرؤيوي والحالم، أسرني بنصوصه الروحانية التي يشطح فيها شطح الصوفيين ولا سيما كتابه "حياتي: ذكريـات، أحـلام وأفـكـار" و"تـحـولات النفس ورموزها" و"الأحلام". تمثلت إحدى نقاط الخلاف الجوهري بين يونغ وفرويد، أستاذه السابق، حول ما يسمّى "الليبيدو"، فيونغ رفض التصوّر الفرويدي الذي يجعل الأصل الجنسي أساس الطاقة النفسية معتبرأ الليبيدو طاقة حيوية تُضاف اليها غرائز أخرى مثل الجوع والحاجة الى

الثقافة. أما اللاوعي الذي بدا لدى فرويد حيّزاً

للمكبوت، فهو بحسب يونغ يتضمن أبعاد النمو والتطور وحوافز البحث عن المعنى. اللاوعي "ذكي" في يونغ ويسعى الى التطور والتبلور. أما الفكرتان الأخريان اللتان ترتبطان بعضأ ببعض فهما "القناع" و"الظل". مفردة "قناع' "برسونا" النابعة من المسرح الإغريقي تعني فعلاً القناع الذي يضعه الممثلون على وجوههم وهم على المسرح، وهو بصفته قناعاً، لا يعبّر عن الفرد بواقعيته وذاتيته بل عمّا يفكر هو فيه أو يفكر الآخرون في أنه هو. أما الوجه المقابل فهو "الظل" ويـوازي الجانب الخفي من الشخصية، الذي يضمّ في اللاوعي معظم عناصر الحياة النفسية، الشخصية والجماعية، التي لا تعاش جراء عدم توافقها مع نمط الحياة الذي يتم اختياره بوعي. يشكل "الظل" إذاً شخصية مستقلة تتعارض مقاصدها مع مقاصد الوعي. هكذا كان على يونغ أن يختلف مع فرويد حول الكثير من آرائـه في اللاوعي والأحلام، فالحلم لا يمكن اعتباره فقط فضاء تحقق الرغبات ولا سيما الجنسية منها والمكبوتة، بل هو في نظر يونغ يؤدي وظيفتين أخريين، الوظيفة التعويضية أو التكميلية التي تعيد الى الشخص توازنه السيكولوجي، والوظيفة التطلعية او التنبوئية. والحلم يوفر للشخص ما لم يتيسر له في حياة اليقظة.

لعل ما يجدر تذكره هنا أن علم الأحلام لم يكن يوماً وقفاً على فرويد ويونغ ومَن سار على منهجهما، فالعلماء الذين تولُّوا تحليل الأحلام علميا وطبياً لا يُحصّون، وخصوصا بعد الثورات التي أعقبت ثورة فرويد وما نجم عنها من مفاهيم حديثة، بدا بعضها معارضاً للنظرية الفرويدية. وادّعى بعضهم تخطي فرويد وتحديثه ولكن انطلاقاً منه ومن أفكاره واختباراته التي لا يمكن التخلي عنها. قد يكون من الخطأ إذاً حصر تأويل الحلم في دائرتَي فرويد ويونغ، فالفلاسفة والمتصوفة ورجال الدين الذين سبقوهم في هذا القبيل هم كثرة، وكذلك علماء النفس الذين أعقبوهم وهم ليسوا بقلة وبعضهم ناقشهم واعترض على بضع من أفكارهم، وتعرّض فرويد خصوصاً لحملات مناوئة كادت أن تلغى آراءه وتدحضها، ومنها على سبيل المثل حملة المفكر الفرنسي ميشال أونفري الذي كاد يدعو الى إحراق فرويد.

## اصداء فلسفية

في الحقبة الإغريقية، إن استثنينا العالِم أرطميـدورس، صاحب أول كتاب في تفسير الأحلام، الذي لنا عودة اليه في تناول هذا النوع من الكتب، أبدى بضعة فلاسفة اهتماماً كبيراً بالأحلام واختلفوا حولها نظرياً. أفلاطون مثلاً، قال بصدق الرؤيا وتنبوئها وعلاقتها بالغيب، وهي كانت تُعتمد في المحاكم لإدانة المتهمين أو تبرئتهم. أما أرسطو فتوغل في مقاربة الأحلام ووضع عنها كتاباً موضوعياً ورأى أن معظم الأحلام تنشأ عن مؤثرات حسية، وتنجم عن أثر الأمزجة والعواطف والنزعات لدى الانسان في تشكيل أحلامه. ويتوقف أرسطو عند الرؤيا الصادقة أو الأحلام التي تتحقق بعد رؤيتها في النوم. أما تحقق الأحلام في نظره فيقوم على عوامل عدة منها: المصادفة التي يلتقي حولها الحلم → 20

Samedi 3 Octobre 2015 | 2015 مثرين الأول 3 3 السبت 3 تشرين الأول



لعل قراءة متون كتابَي ابن سيرين

والنابلسي، تمثل متعة بذاتها، فهما يجعلان من

التفسير والتعبير ضربأ من الفن والتفنن ناهيك

بالحكمة والتأمل والمضي في التأويل والتشبيه

والمقارنة، حتى لتغدو مادة المعجمَين ابداعية

ولا سيما في اللغة وبيانها. ولعل هذه الخصال

هي مما يضفي عليهما مواصفات العمل الأدبي

الذي يتخطى معايير الأدب القديم ويمضي

في ابتداع لغة هي بنت العصر وخارجة عنه

في آن واحد، بموضوعاتها وألفاظها وتراكيبها

غير أن معظم الباحثين في هذا الحقل غالباً ما

يشيرون الى كتاب أغريقي قديم كان له أثر في

علم تفسير الأحلام عربياً وعالمياً، ويدعى صاحبه

أرطميدورس (أو أرطاميدورس أو أرتميدورس)

ويقال إنه أول كتاب وجد في التاريخ عن تفسير الأحلام. وقد ترجم هذا الكتاب في العصر

العباسي وراجت ترجمته بين العلماء والفلاسفة

المسلمين والعرب. ويعزو ارطميدورس الأحلام،

مثله مثل بعض الجماعات، الى تدخل الآلهة وعالم الغيب، لكنه يدرجها في خانتين: الاحلام

الصريحة والسافرة التي تنبئ عن الغيب مباشرة، والأحلام الرمزية أو المقنّعة التي تتوارى خلف

إشاراتها. اهتمّ أرطميدورس بالأحلام المقنّعة

ووضع لها معايير وقواعد لتفسيرها وتأويلها.

ويرى أن الرموز في الأحلام تستمد جذورها من

شخصية الحالم ومن ظروفه وأحواله والعادات التي تهيمن على بيئته، مما يتطلب من مفسر

الأحلام الاطلاع على هذه المجريات وفهمها

كي يتمكن من تفسير رموز الأحلام وإشاراتها.

ويقول الكاتب العراقي علي الـوردي في هذا

الصدد: "حين نقرأ كتب أرطميدورس نجد

شبهاً غريباً بينها وبين الكتب المنتشرة بين

المسلمين في تأويل الاحلام". عاش الإغريقي

أرطميدورس في افسس قرابة العام مئة ق.م.

كتابه في تفسير الأحلام يتألف من أربعة

اجزاء ونُقل الى لغات اوروبيـة عدة بعدما طُبع

باليونانية رسميا في العام 1518 ومنها اللاتينية (1539) والايطالية (1547) والفرنسية

(1634). أما الترجمة العربية للكتاب فأنجزها

المترجم السرياني الشهير حنين بن اسحق في

النصف الثاني من القرن الرابع الهجري (العاشر

الميلادي) بحسب ما ورد في "فهرست" ابن

النديم. لعل أحد محققي هذه الترجمة العربية

القديمة الباحث الأكاديمي اللبناني الأب

توفيق فهد، الأستاذ في جامعة ستراسبورغ

الفرنسية. هذا الكتاب الذي يعدّ الكتاب الرائد

في علم تفسير الأحلام كان له عميق الأثر في

معظم الكتّاب والمفسّرين العالميين والعرب،

قديماً وحديثاً. وقد جعلت منه ترجمة حنين

بن اسحق إلى العربية واحداً من المراجع الأبرز

بين أيدي الفلاسفة والعلماء العرب. في العصر

الحديث عرف هذا الكتاب شهرة في أوساط

العلماء النفسانيين ولقي لديهم ترحاباً، وكان فرويد نفسه كال له المديح في كتابه "الأحلام

ونُسيجها (كأنهما يحلمان عبر الكتابة).

المنهل الإغريقي

19 → والواقع، الإيحاء الذي يجعل من الحلم حقيقة، الشعور المضخم الناجم عن إحساس الانسان باضطراب عضوي أثناء نومه. في رأيه أن الآلهة لا تتواصل مع البشر عبر الأحلام، ولو هي شاءت مثل هذا التواصل لقامت به في وضح النهار وفي طريقة أوضح. أما الرواقيون فعاكسوا أرسطو ودافعوا عن الرؤيا الصادقة معتبرين إياها وحياً إلهياً على طريقة القدماء. فالنفس البشرية في نظرهم تكون خلال اليقظة فريسة الشهوات الجسدية وفي النوم تتحرر منها وتصبح لها القدرة على التنبؤ والعلم الغيبي.

لم تغب الأحلام عن الفلسفة الأوروبية مثلما لم تغب البتة عن الفلسفة الاسلامية والعربية. هيغل وهنري برغسون والقديس توما الأكويني وشوبنهاور ونيتشه وسواهم كتبوا عن الأحلام، كلُّ بحسب نظرته، ولعل كتاب نيتشه الرهيب "هكذا تكلم زرادشت" ينتمى الى أدب الرؤيا أو فلسفة الرؤيا وإن كانت الرؤيا هنا تنفي وجود إله وتبشّر بموته. أبرز حدث فلسفي في حقل الأحلام عاشه الفيلسوف الفرنسي ديكارت صاحب "الكوجيتو" الشهير: "أنا أفَّكر إذاً أنا موجود". في مستهل كتاب "الأحلام: السبيل الملكي للاوعي" (دار تشو، باريس 1979) يتناول العالم النفساني الفرنسي فرنسيس باش الأحلام الثلاثة المشهورة التي أبصرها ديكارت ومنها حلم وُصِفت الليلة التي حلمه فيها بـ"الليلة المضطربة"، وهي صادفت ليل العاشر من تشرين الثاني 1916. أبصر ديكارت نفسه يمشى متعباً في الشارع بعدما شعر أنّ أشباحاً ظهرت له، ثم هبّت عليه ريح وحملته في ما يشبه الإعصار ودارت به دورات وهو واقف على قدمه اليسري. ألفي نفسه يمشي بصعوبة، خائفاً من الوقوع أرضاً، حتى أبصر على طريقه، معهداً مفتوح الأبواب فدخله بحثاً عن راحة ومداواة لألمه. اتجه نحو كنيسة المعهد لكنه أبصر شخصاً يعرفه مرّ به من دون أن يلقي عليه السلام، فعاد خطاه ليحييه، فإذا الريح تهبّ مرةً أخرى وتحمله لتضرب به عرض الكنيسة بقوة. لكنه أبصر في الحين نفسه شخصاً آخر يناديه وسط ساحة المعهد باسمه ويعهد اليه، إن كان سيذهب لملاقاة السيد ن، أن يحمل إليه غرضاً يبغي إرساله اليه. ظنّ ديكارت أن الغرض هو شمامة جُلبت من بلاد غريبة. لكنّ ما فاجأه رؤية أشخاص آخرين يلتفُون حول هذا الشخص ويتحدثون، وكانوا على خلافه هو،

ما جدوى تفسير الأحلام في كتب تتناولها الأيدي كما لو أنها مراجع لا بد منها. هل يمكن اختزال الشجرة على سبيل المثل في معنى أو رمز واحد؟ الشجرة التي يحلم بها الحطّاب هل هي نفسها الشجرة التي يراها شاعر أو رسّام أو كاهن أو صيّاد أو تلميذ في حلمه؟ هل تعني الشجرة لابن سيرين ما تعنيه لفرويد

التعِب والمنهك، متماسكي القوام، أقوياء... ثم استيقظ ليجد نفسه ينام على جانبه الأيسر، ما يفسر بشاعة الحلم الذي أبصره. صلَّى إلى الله سائلاً إياه أن يقيه شرّ ذاك الحلم. وبعد ساعتين من التأمل في خير العالم وشرّه، نام على جانبه الأيمن. خضع هذا الحلم والحلمان الآخران لمقاربات عدة سعت الى الكشف عن ينابيع فلسفته. لكنّ تحليله الشخصى لهذه الأحلام وبخاصة الحلم الأول كان الأعمق، فهو لمس في هذا الحلم وعيداً منذراً إزاء حياته السابقة التي لم تكن بريئة أمام الله ولا أمام البشر، ومن هنا تبدّى الرعب والهلع في الحلم.

## الرؤيا والحلم

الفلاسفة المسلمون والمتصوفة كانت لهم أواصر وطيدة بالحلم أو الرؤيا بالأحرى، ومعظمهم، ما خلا بضعة علماء وبضع فرق باطنية، كتبوا في ميدان الأحلام وبحثوا وتأملوا، ولكن في ضوء المفهوم الإسلامي للرؤيا. والرؤيا هي المفردة الأسلم التي اعتُمدت بصفتها مصطلحاً اسلامياً، على خلاف مفردة الحلم التي غالباً ما ارتبطت بمفردة "أضغاث". مفردة الرؤيا ذات منشأ "كتابي"، يهودي ومسيحي، بحسب التوراة والأناجيل ولا سيما سفر الرؤيا أو رؤيا يوحنا وهي من النصوص الرئيسة التي تعتمدها الكنيسة، عطفاً على رؤى أخرى مثل رؤيا القديس بطرس، رؤيا القديس بولس وسواهما. أما الرؤيا في التوراة فتوزعت على أسفار عدة منها: رؤيا النبي اشعيا، رؤيا النبي ايليا، رؤيـا النبي حزقيـال، رؤيـا النبي دانيـال. غير أن مفردة حلم ظهرت أيضا في الأناجيل... إسلاميا وردت مفردة الأحلام، بمعنى ما يراه النائم، ثـلاث مـرات في الـقـرآن وفي آيـتيـن (يوسف 44، الأنبياء 5)، وعُطفت مرتين على مفردة أضغاث، أما كلمة رؤيـا فـوردت سبع مـرات فـي سـت آيــات (يـوسـف 43، يـوسـف 5، الإسراء 60، الصافات 104، 105، الفتح: الآيـة 27، يوسف 100). وفي "لسان العرب" يفرّق ابن منظور بين الحلم والرؤيا تفريقاً بيّناً فيقول: "الحلم عبارة عما يراه النائم في نومه من الأشياء، ولكن غلبت الرؤيا على ما يراه من الخير والشيء الحسن، وغلب الحلم على ما يراه من الشر والقبيح، ومنه قول-عز وجل- "أضغاث احـلام" (يـوسـف 44)". في موضع آخـر يربط ابن منظور بين الأضغاث والأحلام قائلاً: "وفي التنزيل العزيز "قالوا أضغاث أحلام" أي رؤياك أخلاط ليست برؤيا بينة، "ومانحن بتأويل الأحلام بعالمين" (يوسف 44) أي ليس للرؤيا

المختلطة عندنا تأويل لأنها لا يصح تأويلها.

فأصل كلمة الضغث كما جاء في "مختار الصحاح" هو "قبضة حشيش مختلطة الرطب واليابس، وأضغاث أحلام: الرؤيا التي لا يصح تأويلها". وفي شأن الرؤيا تستخدم كلمة "تعبير" محل تفسير أو تأويل، وجاء في "لسان العرب": "عبر الرؤيا يعبرها عبرا وعبارة وعبّرها: فسّرها وأخبر بما يـؤول أمرهـا". في المعنى الاسلامي هناك تخصيص للمصطلحين: الأحلام أضغاث والرؤيا تعبير، وتم التخصيص استناداً الى القرآن والحديث الشريف، وقد أورد البخاري في صحيحه: "الرؤيا من الله والحلم من الشيطان"، وفي رواية: "الرؤيا الصالحة من الله والحلم من الشيطان" (البخاري). أما في اليهودية والمسيحية فلم يتم الفصل بين المفردتين أو المصطلحين، فرؤيا النبي يوسف في القرآن هي على سبيل المثل، حلم وأحلام ترد كلمة حلم مرتين في حدثين ربّانيين، الأول عندما ظهر الملاك على يوسف خطيب مريم العذراء في الحلم ليعلن له الحبل الإلهي (متى 1:20)، ثم ظهور الملاك على المجوس في الحلم (متى 2:12) وظهوره مرةً أخرى على يوسف في الحلم أيضاً ليبلغه بالهروب الى مصر بالطفل وأمه مريم فراراً من بطش هيرودوس (متي 2:13 ). لعل هذا ما يعني أن الرؤيا والحلم في العهدين القديم والجديد (التوراة والأناجيل) لم تتم التفرقة بينهما على رغم تقدم الرؤيا على الحلم لاهوتياً ودينياً. فالحلم حمل في الغالب دلالة التنبيه، وحملت الرؤيا معنى التجلي، على خلاف الاصطلاح الاسلامي. ملاك الله يظهر في الحلم مثلما يظهر في الرؤيا لكنّ الرسالة هي التي تختلف بينهما.

والرؤيا وهما في رأيه من لطائف العلوم الطبيعية ولا يمكن الباحث الخوض فيهما ما لم يتقن الحواس وعدم اشتغالها بالمحسوسات، "فكم

قمت بها كما كان يحلو لي، بحرية وحماسة ولا سيما في أوج الفتنة التي أشعلها فيَّ سر الحلم وما يحيط به. وكنت أعمد الى جمع كل ما يقع تحت يديّ عن الحلم من كتب ومقالات وقصاصات بالعربية والفرنسية أو مترجمة الى العربية. إنها قراءات انتقائية أتخيّرها لأقع فوراً على ما أنشده. وأعترف أن كتباً عدة لم أقرأ فيها سوى ما دار حول الحلم والرؤيا والنوم... ولعل هنا تتبدى مزايا هذا النص الحر، المفتوح، الذاتي والموضوعي في أن واحد، الذي رسم مسلكه بنفسه بعيداً من أي منهج أو طريقة مسبقة. هذا نص مفتتن بالحلم وما يجاوره،

مكذا ارتبطت مفردة أضغاث بالأحلام لأنها لا تفسر ولا تؤول لاختلاطها بعضها ببعض، في التوراة (تكوين 37:5-11)، وفي إنجيل متى كان لا بدّ من هذه الإشارة التي توضح الفرق بين المصطلحين، الحلم والرؤيا، قبل التوقف عند آراء الفلاسفة المسلمين والمتصوفة، الذين شغلتهم مقولة الرؤيا، وهي آراء فريدة تحمل

معرفة ماهية النفس وقواها وأفعال هذه القوي. وإن كان النوم يمثّل انصراف النفس عن مباشرة الحواس، فهو درجة من درجات التفكير ولكن التفكير العميق، عطفاً على استخدامه القوة المصورة استخداماً كاملاً . أما تعريف الرؤيا في نظره فإنما يندرج في سياق قوى النفس وهي ثلاث: القوة الحسية والقوة العقلية، وهما على تباعد، والقوة المصوّرة وهي تتوسط تينك القوتين، وتعمل القوة المصوّرة عملها في اليقظة وفي النوم أيضاً. وقال الكندي بالرؤيا الصادقة وبأضغاث الأحلام. الرؤيا الصادقة ننجم عن التهيؤ التام للنفس التي يصفها بـ"العلامة اليقظانة الحيـة" لقبول الآثـار وهي نقية من الأعراض المفسدة. وتتفاوت النفوس بحسب القوة والضعف في القبول. اذا كانت النفس غير مهيأة للقبول كانت الرؤيا بلا نظم، أي تخليطاً، وهي المسمّاة أضغاث أحلام. الفيلسوف الفارابي 870-950 م تطرق إلى هذه القضية في كتابه "الشفاء" وقال إن القوة المتخيلة، مرجع الرؤيا، تحاكي ما يصادف البدن من مزاج، فإذا صادفت مزاج البدن رطباً، حاكت الرطوبة عبر تركيب محسوسات تحاكي الرطوبة كالماء مثلاً، وإذا صادفت مزاج البدن يابساً، حاكت يبوسته بمحسوسات تدل على اليبوسة، وكذا الأمر في الحرارة والبرودة. في "كتاب الشفاء" أيضاً تطرق الفيلسوف ابن سينا إلى الرؤيا. وفي رأيه أن المخيلة تعمل في النوم وفي اليقظة على السواء. لكنّ عملها أثناء النوم قد يكون أوضح وأقوى، فالمخيلة آنذاك متحررة من قيود الحواس الظاهرة ومن العقل. ولم يغفل ابن سينا تأثير الاحساسات العضوية الداخلية التي تجد في النوم وسكون القوى النفسية مجالاً للظهور والنشاط. ويتحدث ابن سينا عمّا يسمّيه "فضيلة التخيل" ويرى أن "المتخيّل في الحلم والرؤيا، المستعد يؤتي له ما يقوى به على تخيلات الأمور الحاضرة والماضية والاطلاع على مغيبات الامور المستقبلية فيُلقى إليه كثير من الأمور التي تقدم وقوعها بزمان طويل فيخبر عنها وكثير من الأمور التي تكون في زمان المستقبل فينذر بها. وقد يكون هذا لكثير من الناس في النوم ويسمّى الرؤيا، وأما الانبياء فإنما يكون لهم ذلك في النوم وفي اليقظة". يعترف ابن سينا بدوره أن أضغاث الأحلام إنما تنشأ عن إحساسات بدينة كاذبة. ويرى أيضاً أن للرؤيا دوراً حاسماً في إثبات وحدة الذات. أما الفيلسوف الغزالي 1058-1111 فرأى أن من عجائب الرؤيا الصادقة انكشاف الغيب بها، وإذا جاز الأمر في النوم فلا يستحيل في اليقظَّة. فالنوم بحسبه لا يفارق اليقظة إلا في ركود





هذه قبسات من قراءات شغوفة عن الحلم وكذلك بأطرافه الدانية والقصية.



لوحة لجورجيو دي شيريكو.

ل تفسَّر الأحلام؟ هل يُفسَّر الحلم؟ هل "تُعبّر الرؤيا"، بحسب المقولة الاسلامية؟ اختلف العلماء والفلاسفة حول هذه القضية وحول طريقة التفسير والتعبير وغاياتهما، لكنّ الاختلاف لم يعن البتة عدم إمكان التفسير والتعبير، بل إن التجارب في هذا الحقل جمّة. حتى علماء النفس المعاصرون عمدوا الى تحليل أحلامهم وأحلام مرضاهم وصولاً الى الحقائق المكبوتة أو الخفية. في التراث العالمي، لا تُحصى الكتب التي وُضعت في هذا الحقل وهي تزداد على مرّ الأعوام تبعاً لرواج ظاهرة تفسير الأحلام وإقبال البشر عليها في ما يشبه الولع بمعرفة خفايا المستقبل. أما التراث العربي فيزخر بتفاسير عدة بعضها صدر في كتب وبعضها ظلُّ مخطوطاً أو شفهياً، ووردت في "كشف الظنون" و"الفهرست" عناوين تصانيف معظمها بات مفقوداً. من أبرز التآليف كتابان هما "تفسير الأحلام الكبير' لإبن سيرين و"تعطير الأنام في تعبير المنام"، واللافت هنا أن هذين الكتابين الفريدين تفصل بينهما قرون، فالإمام ابن سيرين ولد في أواخر خلافة عمر بن الخطاب في البصرة وتوفي قرابة العام 110، بينما رافق الشيخ عبد الغني النابلسي العصر العثماني خلال نحو قرن فهو ولد عام 1050ه.(1641م.) وتوفي عام 1143ه. (1173 م.) وعاش حياة تختلف كل الاختلاف عن حياة ابن سيرين، رائد علم تفسير الأحلام، وتلقى علوماً ومعارف شتى وخبر تجارب عميقة في التصوف والثقافة الدينية. ويتبدى الاختلاف بين الكتابين بيّناً، على رغم وحدة مآربهما وغاياتهما، ولا سيما في المفردات والمصطلحات وطريقة التفسير جراء اختلاف العصر، والتقدم الذي شهده القرن السابع عشر في كل الميادين. لكنّ "حداثة" تفسير النابلسي زمناً لم تتخطُّ "قدامة" تفسير ابن سيرين الذي ما زال يعرف رواجاً واسعاً على خلاف تفسير النابلسي الـذي ظلُّ وقفاً على النخبة. غير أن الكتابين يكمل واحدهما الآخر ويحفلان بما يصعب تعداده من تأويل ومعان من مستيقظ غافل لا يسمع ولا يبصر لاشتغاله وشروح ورموز تجعل منهما خير مرجعين في هذا

الحقل. وتبدو قراءتهما اليوم ضرباً من المتعة المصحوبة بوافر المعرفة والحكمة.

## ابن سیرین

هل يمكن حقاً تفسير الأحلام؟ هل يمكن وضع معاجم وقواميس- بات

بعضها الكترونيا- تفسر كل ما يبصر الحالم وتوجد لكل عنصر أو رمز أو صورة

تفسيراً أو تأويلاً واحداً في منأى من طبيعة الأشخاص الحالمين؟ مَن يقدر

على تفسير تلك المشاهد الفريبة التي تطل علينا في عمق الففوة؟ تلك

المناظر العجائبية التي لا نعرف من أبدعها بجمالها الرهيب وغرابتها التي لا

يمكن تصورها؟ مناظر يلتقي فيها ما لا يخطر في بال، شوارع لم يرها المرء

مرة، بيوت يقطنها أناس لا يشبهوننا

تبدو المقدمتان أو المقدمة و"خطبة الكتاب" اللتان وضعهما ابن سيرين بمثابة مدخل الى كتابه، على رغم صفحاتهما الإحدى والعشرين، مرجعاً من المراجع الرئيسة والقليلة التي استند اليها معظم الذين كتبوا عن الأحلام والرؤيا لاحقاً، وما يسمهما أنهما تضمّان القراءة الاسلامية لظاهرة الأحلام والرؤيا الى قراءات إخرى سابقة، عربية و"أجنبية". وقيل إن ابن سيرين استوحى كتاب الإغريقي الشهير أرطميدوس. ويستهل ابن سيرين المقدمة عارضاً فيها معايير تفسير الأحلام والرؤيا والمقاييس التي على المعبر أو المفسر اعتمادها، مفيداً القارئ ان ما يُرى في المنام هو على قسمين، قسم من الله وآخر من الشيطان، وحجته قول الرسول "الرؤيا من الله والحلم من الشيطان". لكنّ الله هو خالق كل ما يُرى في المنام من خير أو شر. وفي رأيـه أن الرؤيا الصادقة في قسمين أيضاً، "قسم مفسر ظاهر لا يحتاج الى تعبير أو تفسير وقسم مكني مضمر تودع فيه الحكمة والأنباء في جواهر مركباته". ويرى أن أصدق الرؤيا التي تحصل في الأسحار قبيل الفجر، وفي القائلة، في منتصف النهار أي القيلولة، و"أصدق الأوقات وقت انعقاد الانوار ووقت ينع الثمر وإدراكه، وأضعفها الشتاء". في رأيه أيضاً أن رؤيا النهار أقـوى من رؤيــا الـلـيـل، وهــذا رأي فريـد حقاً. الطريف أن الرؤيا بحسبه، تتغير عن أصلها باختلاف هيئات الاناس وصناعاتهم وأقدارهم وأديانهم، وكأنه يبغي القول إن الرؤى لا تخضع لقانون ماورائي أو ديني، فالمسلم والمسيحي واليهودي على سبيل المثل، تختلف الرؤيا لديهم لاختلافهم دينياً. وهذه المقولة تفرّق أيضاً بين العرق والطبقة وسواهما. وفي "خطبة الكتاب" أو المقدمة الثانية يمعن ابن سيرين في قراءة الرؤيا دينياً، أي إسلامياً، وينقل عن حديث للرسول يقول فيه: "إذا اقترب الزمان

حديثاً، ورؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة، والرؤيا ثلاث: الرؤيا الصالحة بشرى من الله عز وجل، ورؤيا المسلم التي يحدّث بها نفسه، ورؤيا تحزين من الشيطان، فإذا رأى أحدكم ما يكره، فلا يحدّث به وليقم فليصلّ". ويتعرض ابن سيرين لبعض الرؤى النبوية ومنها رؤيا آدم وابرهيم ويوسف وموسى ورؤيا

أما الشيخ النابلسي فيفتتح مقدمة كتابه

## تفسير النابلسي

"تعطير الأنام في تعبير المنام" بجملة بديعة تستبطن فعل النوم قائلاً: "الحمد لله الذي جعل النوم سباتاً وخلق الناس أشتاتاً وبسط الارض لهم فراشأ وجعل الليل لباسأ والنهار معاشاً...". ثم يـروح يحدد مفهوم التعبير والتفسير لافتاً الى كتاب مجهول رآه قبل أن ينطلق في صنع كتابه وهو لإبن غنّام ويعدّه السابق الى "هذا الأسلوب التام ولكنه مختصر لا يفي بغلة المتعطشين من ذوي الافهام". أما مقدمته فبدت ذات روح شبه علمية في استعراضها المقولات الرئيسة في الرؤيا واستخلاصها أبرز المفاهيم الدينية والنبوية نظراً الى اعتمادها جلَّ ما كُتب وصُنِّف في علم التعبير والتفسير. ويورد النابلسي في خاتمة كتابه عناوين الكتب والتصانيف التي وضعها علماء ومعبّرون كثيرون من أمثال الدينوري المعروف بالقادري وابن الدقاق المقري والخليلي الداري والمزنى الشافعي وابن عمر السالمي والشيخ جمال الدين وسواهم. والمستهجن عدم ایراده کتاب ابن سیرین کأنه لم یقع بین یدیه على رغم شهرته وذيوع اسمه واكتفى بجملة يقول فيها: "ونقل عن ابن سيرين رحمه الله تعالى انه كان إذا وردت عليه مسألة رؤيا مكث فيها ملياً من النهار...". ولعل هذا ما يؤكد عدم اطلاعه على كتاب ابن سيرين الفريد والسبّاق. يتطرق النابلسي في مقدمته الى الرؤيا الصادقة، وهي في رأيه خمسة أقسام، انطلاقاً من القرآن والحديث والمأثورات النبوية، وكذلك الى الرؤيا الباطلة وهي في سبعة اقسام، وأطرف قسم هو الحلم الذي يوجب الغسل ولا تفسير له. هذا الحلم أشار إليه أكثر من مرجع ديني، وغالب الظن أنه يعني الاحتلام في النوم، وهو ما يوجب دفق ماء اللذة ويفترض من ثمّ الاغتسال. هذا الاحتلام الليلي "الباطل" اسلامياً، يسمّى بالانكليزية "الحلم الرطب". ويرى النابلسي أن الرؤيا يراها الانسان بالروح ويفهمها بالعقل، ومستقرّ الروح نقاط دم في وسط القلب ومستقرّ القلب في رسوم الدماغ و"الروح معلِّق بالنفس فإذا نام الانسان امتدّ روحه مثل السراج أو الشمس فيرى بنور الله وضيائه تعالى ما يريه ملك الرؤيا". ويضيف: "فإذا عادت الحواس باستيقاظها إلى أفعالها ذكر الروح ما أراه ملك الرؤيا وخيل له".

لكنّ السؤال الذي طالما راودني وما فتئ هو: تكدرت رؤيا المسلم، أصدقهم رؤيا أصدقهم هل ينبغي تفسير الاحلام؟ ألا يكفي المرء أن يبصر أحلامه ويعيشها بما تختزن من سحر ومن أسرار تظل أسراراً ولا تحتاج الى أن تخرج الى الضوء؟ لم يقل الحلم لنا يوماً لماذا وجد. لم يبح يوماً بلغز وجوده. ولا من أين يأتي ولا إلى أينّ يذهب. قال لنا: هذا أنا احلموني. احلموني

هل يمكن حقاً تفسير الأحلام؟ هل يمكن وضع معاجم وقواميس- بات بعضها الكترونيا-تفسر كل ما يبصر الحالم وتوجد لكل عنصر أو رمز أو صورة تفسيراً أو تأويلاً واحداً في منأى من طبيعة الأشخاص الحالمين؟ مَن يقدر على تفسير تلك المشاهد الغريبة التي تطل علينا في عمق الغفوة؟ تلك المناظر العجائبية التي لا نعرف من أبدعها بجمالها الرهيب وغرابتها التي لا يمكن تصورها؟ مناظر يلتقي فيها ما لا يخطر في بال، شوارع لم يرها المرء مرة، بيوت يقطنها أناس لا يشبهوننا، حقول يملأها عشب لم تطأه قدم من قبل، غابات وحدائق، أشخاص لا أحد يدري مَن خلقهم ورماهم هناك، شواطئ ورمال ومراكب كأنها في أقصى واقعيتها... صور لا يسهل ادراكها، يحتاج المرء أن يفرك عينيه كثيراً كي يبصرها. وجوه رُسمت بملامح غير مألوفة وتُركت هناك في تلك البلاد التي ندخلها ونخرج منها من دون علمنا أو مشيئتنا. أحلام كأنها وجدت لئلا نسأل كيف ولماذا.

ما جدوى تفسير الأحلام في كتب تتناولها الأيدي كما لو أنها مراجع لا بد منها. هل يمكن اختزال الشجرة على سبيل المثل في معنى أو رمز واحد؟ الشجرة التي يحلم بها الحطَّاب هل هي نفسها الشجرة التي يراها شاعر أو رسّام أو كاهن أو صيّاد أو تلميذ في حلمه؟ هل تعني الشجرة لابن سيرين ما تعنيه لفرويد أو يونغ؟ لا يمكن إخضاع الأشياء في الأحلام الى تفاسير مسبقة و"جاهزة"، فالحلم أصلاً هو ضرب من الالتباس الحسي والروحي، تتداخل فيه الأشياء وتختلط اختلاطأ عجيباً وتتآلف فيه الثنائيات والمتناقضات حتى الامحاء. لكنّ قراءة كتب التفاسير القديمة تظل حافلة بـ"الامتاع" و"المؤانسة" والخيال و"المعرفة". وقد تشبه نصوص هذه الكتب أحلام اليقظة التي يصنعها الحالم بنفسه، منتقياً أحلامه كما يحلو له ويحسن. هذه الكتب وضعها علماء هم حالمون ولكن بوعي ويقظة وتأمل وتأويل... كأنهم يفسرون وهم على يقظة مما يتخيلون أنهم يحلمونه. بل كأنهم عندما يفسرون يتحدثون عن أحلام يرغبون في أن يبصروها هم. أتحدث هنا عن كتب التفاسير الحقيقية وليس عن الكتب ذات النزعة التجارية المنتشرة شعبياً، التي ليست غريبة عن تفاسير البصارات والبصارين الذين يصدّقهم كثر من البشر.

\* فصل من نص طویل هو عبارة عن خاتمة لكتاب "غيمة أربطها بخيط: أحلام بأحلام"



# الفن ذلك الشيء الذي اختفى من حياتنا

فوجئتٌ بأن عدداً من المستمعين إليَّ لم يكن يعرف شيئاً عن عصر الباروك. كانوا رسّامين ورسّامات. هذا يعني أنهم لم يتعرفوا من قبل إلى رامبرانت وفيلاسكيز، أما فيرمير فربما يكون قد وصل إلى البعض من طريق الفيلم الذى تخيل مؤلفه ومخرجه حياة الخادمة التي تصب الحليب في لوحته الشهيرة. وهي لوحة صغيرة، قد تشكل معرفة حجمها فجيعة للمعجبين بها من خلال الفيلم. يعرضها متحف راكس في أمستردام باعتبارها تحفة، غير أنها بالنسبة إلى نتاج فيرمير نفسه، لم تكن سوى تحفة سياحية. فهي إن قيست بما كان متاحا في عصرها، لم تكن إلا لوحة عادية. لست هنا في مجال الحكم على فيرمير. أتذكر أنني عن حسن نية كنت أتذكر أسماء رسّامين عظام مثل تيرنر، مفترضا أن المستمعين لا يحتاجون إلى أن أشرح لهم مَن هو تيرنر، غير أنني اكتشفتٌ خطأ الافتراض. كان من الصعب عليَّ أن أصدَّق ذلك الاكتشاف. أما كان علىَّ أن أستعد للقاء بشر غير الذين توقعت لقاءهم؟ في تلك الحال كان الخطاب ليكون مختلفاً. لن يكون جهل الفنانين سوى وضع طبيعي بالنسبة إلى الناس العاديين. سيكون عليَّ حينها أن لا أمرّ بعصر الباروك عابراً، مفترضاً أن مَن يسمعني على دراية بذلك العصر. لقد شعرت يومها بأنني خُدعت. فمَن يجهل عصر الباروك وهو أعظم عصور الفن في التاريخ، لا يستحق أن يكون فناناً. المفاجئ أن أحداً من الحاضرين لم يسألني عن ذلك العصر الذي استلهمتٌ منه استنتاجاتي التي تشير إلى نهاية دورة من الفن. لقد شعر الكثيرون بالهلع حين صرت أتحدث عن نهاية الرسم في عصرنا، بعدما رسم الاميركي سي تومبلي زهوره ومات. لم يسألني أحد ماذا سيحدث بعد تومبلي؟ أشكّ في أنْ أحداً منهم كان يعرف تومبلي أو رأى لوحاته مباشرة. هل عليَّ أن أعترف بأنني خرجتُ من تلك المحاضرة محطماً نفسيا؟! غيري يمكنه أن يحتل مكاني. لم يكن أولئك الفنانون في حاجة إلى ما أقوله. إنهم جهلة، وهم فرحون بجهلهم. ذلك لأن مجتمعهم قد وهبهم موقع مَن يرى مستقبله. وهنا بالضبط تقع الكذبة التي تقول الحقيقة. لقد أخذتنا إحدى السيدات إلى بيتها الذي كان ممتلئاً بالأعمال الفنية، فلم نر عملاً فنيا يمكن الوقوف أمامه لتأمله. كل الأعمال

لتي جمعتها تلك السيدة يمكن أن ترمى في النفايات. ولكن ما مصير أعمال الفنانين والفنانات اللواتي ألقيتُ عليهم محاضرتي بعدما أتضح جهلهم بأعظم عصور الفن؟

كان صادماً بطريقة فكاهية ما قرأته لأحد نقَّاد الفن العراقيين من تحليل لرمزية أن تتخذ حركة فنية أوروبية من أفعى الكوبرا اسماً لها. المقصود هنا COBRA الجماعة الفنية الطليعية التي تأسست في العام 1948 ولـم تعش طويلًا وكان من أعضائها كارل آبل، كورنيل، كريستيان دوتريمنوت. لو أن ذلك الناقد أتعب نفسه في تصفح القليل مما يعرضه موقع "غوغل" عن تلك الحركة، لما كان ورّط نفسه في اختراع متاهة بلاغية لا معنى لها. فإسم الجماعة في حقيقته كان مستلهماً من الأحرف الأولى من أسماء المدن التي ينتمي إليها فنانو الحركة. كوبنهاغن، بروكسيل، وأمستردام. متعة الكاتب في تحليل رمزية أن تكون أفعى الكوبرا اسماً لجماعة فنية، لا تعفيه من الجهل، بل لا تعفيه من شبهة تضليل قرائه من خلال الكذب عليهم. حين قرأتُ ذلك المقال المضحك صرت أفكر في ما مرّره كتّابٌ عرب سابقون من حقائق مضللةً. لكن الكذب لا يتعلق بالكتّاب وحدهم. أتذكر أن فائق حسن وهو معلّم فن مرموق (مؤسس فرع الرسم في معهد الفنون الجميلة ببغداد) كان ذهب إلى باريس في العام 1937 وأمضى معظم وقته ينقل أعمال دولاكروا المعروضة في متحف اللوفر، وحين عاد إلى بغداد لم يكن يعرف من الرسامين الفرنسيين سوى دولاكروا، بالرغم من أن الحياة الباريسية حوله كانت بمثابة خزان متفجر من التحولات الفنية. لقد لقُن الرجل طلبته الجهل عن طيب خاطر. ما يؤسف له أن جهله صار لعدد من طلبته عنواناً لسلوك يفاخرون به. هناك اليوم عشرات الرسّامين العراقيين الجهلة الذين تتحكم بهم

بالنسبة للرسام الجاهل، الرسم هو صنعة، لكنها صنعة مغلوبة على أمرها. فالمسافة بين رسام ناجح ورسام فاشل، هي نفسها المسافة التي تفصل بين نجار ناجح ونجار فاشل. الكارثة الحقيقية تقع هنا. أما حين تكون السوق معياراً للنجاح فإن ساحة السباق ستخلو تماماً من الفنانين الحقيقيين. فالفنان الحقيقي يدرك أن سباقاً من هذا النوع ليس هو المكان

عقدة اسمها فائق حسن.

الذي يليق به. الفنان الحقيقي هو ابن تجربته وليس تابعاً للسوق. يعرف الفنان الحقيقي أن ما تقرّه السوق لا يدخل ضمن خياراته، لذلك يتعفف عن الجري وراء غوايتها. عبر التاريخ هناك أمثلة تؤكد وجود رسّامين فضّلوا الجوع على أن يكونوا عبيداً للسوق. سيكون فان غوغ النموذج الذي يحتكر ذلك النوع من العفة. لم يبع الرسام الهولندي في حياته سوى لوحة واحدة. لوحاته الآن لا تُباع، ذلك لأنها صارت ملكاً للبشرية كلها من خلالَ المتاحف.

لا أغفر للرسّامين جهلهم بأحوال الرسم في عصرنا كما في العصور الذهبية السابقة. فالرسم معرفة بقدر ما هو ممارسة. لذلك فمَن يمارس الرسم من غير معرفة ليس رسّاماً حقيقياً. الحرفة قد تقتل الموهبة التي ينبغي أن تتربى في حاضنة الشغف المعرفي، الذي يتجاوز كل حدود. لكن مهلاً. علينا أن نتريث في الحكم. فليس كل مَن يمارس الرسم في العالم العربي يعرف ما الرسم، من جهة الحرفة. كان هناك ظرفاء اخترقوا تاريخ الرسم باعتبارهم حرفيي رسم، من غير أن يهبوا أنفسهم مكانة، كانوا يخجلون من الاقتراب منها. كانوا يجيدون حرفة الرسم، غير أنهم كانوا يفتقرون إلى خيال الرسّام، حريته، جنوحه إلى التمرد. كانوا رسّامين قاعديين، أجادوا مهنتهم مثلما يفعل الخطاط والمزخرف. كانت أخلاقهم المهنية قد فرضت نوعاً من التقدير، أحيطوا به، وهو التعبير الأمثل عن تبني محاولتهم في حدودها الضيقة. ما يجري اليوم يكاد يكون مختلفاً تماماً. هناك حشود ممّن يقفون إعلامياً في الصفوف الأولى من المشهد الفني، ليسوا في الحقيقة رسّامين ولا رسامات. شاء حظّ رسمنا العاثر أن يكونوا كذلك. غالبيتهم لا تجيد قواعد الرسم ولا تعرف شيئاً عن تاريخ الرسم وليست لها علاقة معرفية بجماليات الرسم، غير أنها تجرؤ على أن تقدم نفسها باعتبارها صاحبة الحق في الدفاع عن الرسم والرسّامين معاً. كل جمعيات الفن في العالم العربي يقودها ويديرها أشخاص هم أقل من أن يعتبروا ضيوفاً على الفن. ألا يؤكد ذلك الواقع استنتاجي المرير؟ ذات مرة، فيما كنت أشارك في ندوة عن الفنون البصرية، فاجأنا أحد المحاضرين بمداخلة تحدث فيها عن إشكاليات السرد الروائي. كان الرجل واثقاً من نفسه. قلت

يومها لأسعد عرابي وكان يجلس إلى جانبي:

يبدو أن الرجل قد أخطأ القاعة. فبدلاً من أن يذهب إلى القاعة المجاورة التي كانت تحتضن مؤتمراً عن السرد الروائي دخل إلى قاعتنا. كنت أمزح، غير أنني اكتشفتُ في ما بعد أن فكاهتي السوداء كان لها قدر من الأساس الواقعي. كان هناك فعلاً مؤتمر للنقد الأدبي يُعقد في قاعة مجاورة. معظم رسّامينا دخلوا إلى القاعة الخطأ، مثلما فعل ذلك الناقد.

سنفكر في مصير الرسم. مَن أباح لنا القيام بذلك؟ أعتقد أن الطارئين الذين لا يليق بنا أن نسمّيهم ضيوفاً، لا يعنيهم سؤال من ذلك النوع. فهم وجـدوا الأبـواب مفتوحة أمامهم بسبب الفوضى التي اجتاحت ثقافتنا منذ أكثر من ثلاثين سنة، لا يفكرون في شيء بقدر تفكيرهم في الاستحواذ على مساحة أكبر تحت الأضواء. لذلك سيكون عليَّ أن أوجه الانظار إلى حقيقة الوضع الرث الذي يعيشه الرسم اليوم، في ظل شعور هائل بعدم الاكتراث يجتاح الكثيرين. الرسم في العالم العربي يمر اليوم في أسوأ مراحله. هناك رسّامون حقيقيون، غير أنهم أقلية. بل أقلية تكاد تكون غائبة بسبب

انزوائها وتعففها ونزاهتها وتمنعها وشعورها باليأس من الجمهور، بذائقته السوقية. الآن وقد صارت الغلبة لما تقترحه السوق، كل شيء سيكون ملكاً لمَن يشتري ومَن يبيع. لم يعد الفن حديقة عامة بل مجموعة متلاصقة من الاقطاعيات، يسند بعضها بعضها الآخر من أجل صنع صورة مضللة عن ذلك الشيء الذي اختفى من حياتنا. هل هناك حرب تُشُنُّ على الفن الحقيقي؟ أكاد أكون واثقا من ذلك. لقد كثرت أعداد المنتسبين زيفاً إلى الفن، بحيث صار في إمكانهم أن يكونوا بدلاء من أصلاء غائبين. لا يفكر أحد في لحظة الهدم. مَن يهدم مَن؟ لن تتمكن الأقلية من هدم الكيان الذي تحتمي به الغالبية. كما أن الغالبية لن تهتدي إلى الجزر الخفية التي تقيم عليها الأقلية. ولكن هناك ما يتهدم من غير أن يقع الصدام بين

المنطقة، تالياً تحجيم الدور الإيراني ونزع مخالبه الأمنية والعسكرية. على الشيعة العرب أن يلتفتوا إلى هذا الأمر وأن يفعِّلوا، المرّة تلو الأخرى، مبادراتهم لحل المشكلات السياسية والعقائدية مع محيطهم العربي السنّي، بمعزل عن السياسة الإيرانية. وعلى الدول العربيَّة، وخصوصاً الخليجية، أن تتلقف هذه المبادرات وأن تفتح الطريق أمامهم لمساعدتهم في التخلص من ضغوط إيران والميليشيات المرتبطة بها، ذلك إذا كانت هذه الدول تخوض صراعها مع إيران على أساس عربي فعلاً وليس على أساس محض طائفيً. على الشيعة العرب أن يستَخلصوا الدرس من حوادث اليمن، فخفوت الصوت الإيراني في شأن اليمن بعد الإتفاق النووي، رغم انطلاق الحرب البريّة، بالمقارنة مع الزعيق الإيراني المصحوب بالأساطيل في بداية الحوادث، يشير إلى جوهر السياسة، وإلى ما يمكن حصوله من تسويات سياسية في مناطق أخرى على حسابهم، تسوياتٍ سياسية تحت غطاءِ نارى كثيف قد يُصيب منهم مقتلاً . فالقوة الإيرانية ليست قوةً متفردةً أو متفلتةً من سنن التاريخ، وهي الطرفين. ذلك الشيء هو الفن. أما ما تشهده مدن عربية شتى من لقاءات فنية، فلا يعنى أن لا تستطيع حمايتهم وحماية أجيالهم إلى الأبد. ما يحميهم هو التصالح مع شعبهم الفن لا يزال حياً. العكس هو الصحيح. من خلال أولاً، ثم مع أمتهم، ومع هذا البحر السنّي رصد تلك اللقاءات يمكن المرء أن يشكل صورة المتلاطم الـذي يحيط بهم. أما معتدلو واضحة عن الوضع الرث الذي وصل إليه الفن. السنَّة، دولاً أكانوا أم أحزاباً ومنظمات، فالفنان الحقيقي في تلك اللقاءات هو غريب إن فعليهم استخلاص الحرس من معركة حضر، مثل صالح في ثمود. الإصلاح الجارية في العراق، حيث أثبتت أنَّ هناك، إلى جانب التيار المدني، تياراً شيعياً عراقياً، لا بل عربياً، يتمايز بفكره ودوره عن الميليشيات المرتبطة بإيران. على إعلام تلك

رشة ملح

جواد الساعدي

أوهام نووية

**من** السذاجة الاعتقاد بأن العالم، بعد

الاتـفـاق الـنـووي، سيطلق يـد إيـران في

المنطقة، وبأن طريقها في "تصدير الثورة"

وتوسيع النفوذ والسيطرة ستكون ممهدةً

وخاليةً من أيِّ قوةٍ مضادّة، كما يجري إيهام

الأتباع والمريدين بذلك. من السذاجة أيضاً

المصنفة دولاً "سنية"، ستساهم بشكل

جدى في القضاء على "داعش" و"القاعدة"

الدول والأحزاب، أن يكفُّ عن التوصيفات

التي يطلقها على عموم الشيعة، كربطهم

بالعنصر الفارسي والتشكيك الرخيص في

انتمائهم العربي والإسلامي، أو إحالتهم على حادثة تاريخية، كانها الوحيدة في

التاريخ، أعنى حادثة العلقمي، فهنالك أكثر

من علقمي سني، خان "الدولة الإسلامية"،

وخان "الخلافة"، ذلك إذا سلَّم الجميع جدلاً بخيانة العلقمي. إن الخيانة مسألة شخصية

لا تنسحب على مذهب أو طائفة، ولا تتعدى

إلى الأجيال اللاحقةً. فلو صحت مثل هذه

الإحالة لما وجدنا جماعةً أو فِرقةً إلاّ ويُجلِّلها

عار بعض تابعيها. على الطرفين، الشيعي

والسنِّي، أن يَعِيا بأن الحلول التي تحقن

الدماء وتثبّت الإستقرار وتقود إلى التقدم

والرخاء الدائمين، هي الحلول التاريخية

القائمة على تفهم عميق لعوامل الصراع ولتاريخ المنطقة وتُنوّعها الحضاري، وليس الحلول القائمة على القوة أو الإيمان بالحق

الإلهي المطلق "الموكول" لهذا الطرف أو

ذاك. فالقوة ليست سرمدية، وهي خاضعة

للتبدل والتحول ضعفأ، عندذاك سيذهب معها ما أنتجته من حلول، ليتفجر الصراع

مرّةً أخرى وتُدفع الأثمان من جديد لتأتي

حلولٌ جديدة قائمة على إرادة القوة

الصاعدة. أما "الزاهدون" في الحياة، سواءً

من المستعجلين للقاء "الحور العين" أو ممن يتوقون إلى الأخذ بـ"ثارات الحسين"، فليس

من حقهم أن يختطفوا حياة الناس ويدمّروا

أمن المجتمعات في سبيل أن يبلغوا أهدافهم في طمأنة الذات القلقة أمامَ عالم الغيب. إن



لوحة لمنصور الهبر.

الدعوة للانفتاح على التيار الشيعي العراقي والعربي، لا تعني في أي حال من الأحوال صحة سياسات التحريض العربي على القومية الفارسية وطمس الدور الحضاري الذي لعبه الفرس في تاريخ المنطقة، قبل الإسلام وبعده. من السهل أن يتخيل المرء عدم حاجة الأقلام العربية للتنقيب كثيراً عن هذا الدور، فيما لو كان النظام الذي يحكم إيران نظاماً بصبغة طائفية مختلفة، وليس من الصعب الإدراك بأن الأدوار الحضارية للأمم، مهما تعاظمت، يمكن أن تمرَّ بفترات تراجع يطفو فيها ما يصلح مادةً لرسم صورة سلبية؛ ينطبق ذلك على الفُرس كما ينطبق على التّرك والعرب وغيرهم. كان العرب قبل الإسلام وثنيين يعبدون الأصنام ثم يأكلونها، وكان الفرس مجوساً يقدّسون النار، ليس لذاتها، إنما لخالق خلقها، حتى أن الخليفة عمر بن الخطاب تعامل مع من أراد البقاء على المجوسية كما تعامل مع أهل الكتاب. أما التُرك فكان لهم إله يعبدونه اسمه كوك تَنْگري، والإسلام يجُبُّ ما قبله، شرط أن لا تتدخل السياسة، ومَن يُفتون لها باسم الدين.

## رميةٌ نووية

جاء في "الشاهنامة"، ملحمة الفرس الكبرى لأبي القاسم الفردوسي: "بينما كان (الملك) أوشهنج على سفح أحد الجبال ظهرت له حيّة، عيناها كَبرَك الدم، ولهيبها دخانٌ أسودٌ يغطي العالمُ بدكنتهِ، فتناول حجراً ورماه بها لدرء خطرها، فاصطدم الحجر من قوة الضربة بصخور الجبل، وأحدث باصطدامه شعلةً متوهجةً، فأُفلتت الحيّة، وكانت النار. سُرَّ أوشهنج باكتشافه، فسجد شاكراً ربّه تعالى على تلك النعمة، متخذاً النار قبلة، وهذا سبب تعظيم النار عند

# إشكالية نووية

لا يُمكن لمسلم سنّي أن يقبل سبّ الصحابة أو النيلَ من السيّدة عائشة زوج الرسول وأم المؤمنين. وأنا أؤيده في ذلك. ولا يُمكن لمسلم شيعي أن يقبل بيزيد بن معاوية، خليفةً لرسول الله، وأن يكون الحسين "خارجاً عن القانون" قد شق عصا الطاعة، تالياً، هو ممن سيدلفون إلى النار. وأنا أؤيده في ذلك.

ولا يُمكن لعاقل أن يقبل باستمرار هذا الصراع الدموي لقرون مقبلة، فوق قرون مضت. وأنا أويده في ذلك أيضاً.



لوحة للجمركي هنري روسو.

تعلیق سناء الجاك

المرشح الأقوى

تجمع اللبنانيين على ضيقها.

## تستفز عبارة "المرشح الأقوى" كل من يمعن التفكير في ويلات لبنان، ذلك ان معايير القوة كانت ولا تزال سبب هذه الويلات. ولأن منظومة القيم أضحت مغشوشة ومشوهة، يجدر بنا رصد هذه المعايير ومراقبة مدى تأثيرها في الصحة النفسية للشعب اللبناني المنكوب بذاته وتركيبته وخياراته وتعنته وعنصريته وإصراره على رفض الآخر لمجرد انه آخر. فالقوة، ليست المقياس الذي يسمح لمن يحصل عليها، بأن يتحكم بالآخرين، ويفرض شرعية وحيدة يحق لها مصادرة باقي الشرعيات في هذه الرقعة التي

لا يحق للقوة ان تستولى على السلطة، حتى لو كانت قائمة على قضية لا غبار عليها. القضية الفلسطينية العادلة والمحقة، خير مثل على نكسة تاريخية عاشها لبنان بعدما اكتسبت هذه القضية قدرات عسكرية ومالية سوّلت لها ان تتحكم بحياتنا الوطنية، ما ساهم في حرب أهلية واجتياحات اسرائيلية وتقاتل ابناء الصف الصف الواحد سعياً الى تصفيات تُنتج غلبة

قادرة على مصادرة السلطة. للتذكير، كان "المرشح الأقوى" طرفاً في التقاتل داخل البيت الواحد، وقد سخّر الجيش، او نصفه الطائفي، لتحقيق مراده والقضاء على

غریمه، حتی جاء مَن هو أقوی منه ومن هذا الغريم، ووضعهما في ثلاجة الانتظار مستخدماً من يخدم مصالحه أكثر عندما تضعف قوته ويفقد مواقعه في لبنان. وهذا ما حصل بعد عودة هذا "المرشح الأقوى" من منفاه الباريسي

معايير القوة تنطبق أيضاً على "حزب الله" وتنظيم "داعـش". وربما اذا احتسبنا جغرافياً المساحة التي يسيطر عليها تنظيم "داعش"، سواء في سوريا او العراق او ليبيا، تبيّن لنا انه يفوق "حزب الله" قوة. لكن هل يعني هذا ان من حق الداعشية ان تحكم المنطقة؟

مسألة القوة ومعاييرها تحتاج الى بحث وتشريح. وإلا يمكننا اعتبار مافيات المخدرات والدواء والفساد أصحاب حق مقدس في تولي

بداية، علينا ان نتأكد من الزعم السائد بأن تسمية "المرشح الأقوى" تستوفي شروطها: هل يكفي ان يؤيده "حزب الله" ومعه إيران والنظام الأسدي ليصبح صاحب حق؟ هل يمكن ان يفوز في انتخابات نيابية لا يدعمه فيها الحزب وحلفاؤه ومعهم الكتلة الانتخابية الأرمنية؟

اذا رمينا أسباب الفشل والشك في تمثيله الكاسح لكل المسيحيين، على عدم وجود قانون انتخابي يسمح له وحده بالفوز مع من يرشح في كل المناطق حيث الصوت المسيحي، يبقى السؤال عن انجازاته التي لم تبصر النور عندما تولى فريقه السياسي حقائب حساسة وخدماتية في الحكومات المعاقبة منذ 2008. ام انه الأقوى في المطلق، والمنزّه من أي اتهام بالتقصير والفساد؟ واذا لم تتحقق انجازات، فذلك لأن الحق دائماً على غيره. وكل قوته

اضطهاده والتصدي لتغيير القوانين التي تحول دون ترقية الصهر الثاني، حتى لا يغار من الاول ويخلخل موازين القوى في العائلة الواحدة. حتى تاريخه، نحن لا نملك اى يقين عن

كانت لتشع وتتلألأ لولا ان فريقاً يصر على

استيفاء معايير "المرشح الأقوى" المواصفات وفق دفتر الشروط المطلوب في مناقصة من هذا النوع. اما الكلام عن انتخابات من الشعب، فدونه الخلل الجسيم في معايير القوة على الارض بين "حزب الله" الحاضر لتسليح كل من يخدم مقولة الأكثرية الشعبية، شرط ان تصب في صالح المحور الايراني، ولها الله باقي الشعوب اللبنانية المحدودة الامكانات.

ما نعرفه ان صهر "المرشح الأقوى" سقط مرتين وبجدارة حيث لا عونة من أصوات الشيعة والأرمن. تالياً، لا نعرف على أي شعب

يتكل الجنرال بمعزل عن قوى الأمر الواقع التي لا تعترف بدولة وانتخابات وما الى ذلك من تفاهات يستنجد بها الضعفاء للاعتراض على استفراد هذه القوى بتخريب مستمر للبلاد على حسابها ولحسابها.

اما قوة العقل، التي تسعى الذرية الصالحة لتعميمها من خلال مؤسسة فكرية مستحدثة، فالقرائن والسوابق لا تبشر بها. الا اذا كان المطلوب تقديم جائزة ترضية في المحطة الأخيرة للقطار، على اعتبار ان الجمهورية كلها واجهة هشة لوطن مسلوب تم تجييره ليتباهى من خلاله المسؤولون الايرانيون بأن لهم موطئ قدم على المتوسط، ما يعني حكماً ان رئاسة الجمهورية لا تحتاج حتى إلى مرشح. تكفي تقنيات التعيين لإنجاز الفولكلور المطلوب. ولا حول ولا قوة الا بالله!



بليز سندرار

# نثرُ القطار العابر سيبيريا

شهد مطلع العقد الثاني من القرن العشرين، انتفاضة شعرية ذات روح جديدة، تمثلت في

كتب كديوان أبولينير، "كحول"، وبيانات المستقبليين الايطاليين ك"الكلمات المسرَّحة". وها قد شهد العام 1913 أول محاولة جديدة إيقاعاً وإخراجاً في تاريخ الحداثة الشعرية: "نثر القطار العابر سيبيريا"، للشاعر بليز سندرار (1887 - 1961). فهي قصيدة الرحلة بامتياز، ورحلة القصيدة عن كل التقاليد الشعرية وفتح أفق جديد للغة الشعرية. تم طبع القصيدة 150 نسخة، على ورقة طولها متران، مطوية على شكل أكورديون، وإذا لصقنا نسخة بأخرى حصلنا على ارتفاع برج إيفل 300 متر. تخللت الأبيات بشكل مواز رسوم تجريدية ملوّنة بريشة سونيا ديلوني. بهذه الروح الشعرية الجديدة المواكبة للفن الُجديد وللحياة العصرية في باريس آنذاك، اعتبرت أول محاولة بين الرسم والشعر في آن واحد. لم يعط سندرار أي أهمية للأوزان سواء أكانت الكسندرانية أم حرة، بل حتى رفض ان يسمّي عمله هذا "قصيدة القطار..."، مع أنها مهداة إلى الموسيقيين، موضحا: "إني استخدم كلمة النثر هنا بالمعنى اللاتيني في العصور الوسطى، أي الكلام المّرسل. ذلك أن كلمة قصيدة بدت لي مفتعلة وادعائية ومنغلقة. بينما

الترجمة والتقديم: عبد القادر الجنابي

كنتُ آنذاك يافعاً وقد نسيتُ حتّى طفولتي وأنا لم أكد أبلغ السادسة عشرة كنت على بعد ستّة عشر ألفُ فرسخ عن مسقط رأسي كنت في موسكو، في مدينة الألف والثلاثة الأبراج والسبع المحطات ولم تكن المحطَّات السبع والألـف والثلاثـة الأبراج كافيةً لي

إذ كانت مراهقتي جدّ متوهّجة ومندفعة بحيث كان قلبي يحترق كمعبد ارتيميري في إفَس أو يتوهّج حين تغيب الشمس كساحة موسكو الحمراء.

وكنتُ أصلا شاعراً جدّ رديء إذ لم أعرف كيف المضى حتّى النهاية. كان الكرملين أشبه بكعكة تترية هائلة متلألئة بحلوى الذهب،

وكانت عيناي تضيئان المسالك القديمة.

وبلَوْز الكاتدرائيات البيضاء وبصوت الأجراس المعسول الذهبي... راهبٌ عجوز كان يقرأ عليَّ أسطورة نوفغورود کان بي عطشَ

وكنت أفكّ شفرة الحروف المسمارية ثمَّ، فجأةً، حلَّق حمام الروح القدس فوق الساحة فطارت معها يداي ضاجتين كخبطة أجنحة طير الالباتروس

وكان هذا كله بمثابة آخر ذكريات اليوم الأخير والرحلة الأخيرة

على أنّني كنتٌ شاعراً جدّ ردىء. دُ لم آعرف کر كنتُ حائعاً كان بودّى أن أشرب وأحطّم كلُّ الأيام وكلُّ النساء في المقاهي وكلُّ بلِ أن أرمي في ِفرن الخناجر كلِّ النوافذ وكلِّ الشوارع وكلّ البيوت وكلّ حياة

وكلُّ عجلات العربات التي تدور كالإعصار فوق أحجار الزلط السيئة وأن أهرس كلَّ العظام وأن أقتلع كلّ الألسنة وأميّع كلُّ هذه الأجسام الضخمة الغريبة والعارية تحت الملابس التي تذعرني... كنت أتنبأ بمجيء مسيح الثورة الروسية،

العظيم الأحمر... والشمس كانت جرحاً سيئاً كان ينفتح كنار متأجّجة.

كنتُ آنذاك يافعاً

وقـد نسيتٌ حتّى ميـلادي وأنــا لـم أكــد أبلغ كنتٌ في موسكو، حيث كنتٌ أرغب في التغذِّي على النيران وعيني لا تُكوكِب أبراجاً ومحطَّات قطار بما

في سيبيريا كانت المدافع تـدوّي، فالحرب الجوع الطاعون البرد الكوليرا ومياه "آمور" الغرينية كانت تجرف ملايين

رأيتُ في كلِّ المحطات القطارات الأخيرة ولمْ يعد في إمكان أحد المغادرة إذ التذاكر قد والجنود الذين كانوا على وشك المغادرة أرادوا كان هناك راهبٌ مسنَّ يغنّي لي أسطورة

أمّا أنا، الشاعر الرديء الذي كان لا يودّ أن يذهب إلى أيّ مكان، فكان يمكنني الذهاب أنّي أريد والتجّار أيضاً كان لا يزال لديهم بعض المال ليحاولوا الثراء.

كان قطارُهم ينطلق صباح كلُّ جمعة. يقال إنّ هناك الكثير من الموتى. أحدهم حمل مئة صندوق من ساعات التنبيه وساعات الغابة السوداء الجدارية المُوَقوقة وآخرٌ، صناديقَ القبعات، مجسّمات اسطوانية ونازعات سدادات الزجاج المصنوعة في

نساءً ما بين أفخاذهنّ هو للإيجار ويمكن

يقال إنّ هناك الكثير من الموتى سافرن بأسعار مخفّضة وكان لهن حسًابٌ جار في البنك.

وإذا بدوري يأتي صباحَ جمعةٍ،

كنّا في كانون الأول فغادرتٌ برفقة مسافر جوهرجي ذاهب إلى كان لدينا مقصورتان و34 صندوقاً من مجوهرات فورتسهايم بضاعة رديئة "صُنِعت في ألمانيا" ألبسني بدلةَ جديدة، وعند الصعود في القطار

نمتُ على الصناديق وكنتُ جدّ سعيد باللعب مع المسدس المطلي بالنيكل الذي أعطاني كنتُ طائشاً جدّ سعيد ظنَنتُ أننا نلعب دورَ قطَّاع طرق

> فئران الفنادق واختصاصي القطار الدولي السّريع.

دفرفُ النساء

وآخرُ، توابيتَ صُنِعَت في مالمو مُلئت بمعلّبات وسردين بالزيت كان هناك كثيرٌ من النّساء

كنّ جميعاً خاضعات للضريبة

- أذكره، أتذكّره، أفكّر فيه إلى اليوم-

وقد سرقنا كنز مدينة غولكوند وكنّا ذاهبين، بفضل قطار عابر سيبيريا، لإخفائه في الجانب الآخر من العالم وكان عليَّ أن أصونه من لصوص جبال الأورال الذين كانوا قد هاجموا بهلوانيي جول فيرن ومن اللصوص المغول، ومن ملاكمي الصين ومن صغار مسعوري لاما الكبير التيبتيين، ومن علي بابا والأربعين حرامي ومن أتباع شيخ الجبل الرهيب (حسن الصَّباح) وفي الأخص من آخر مستجدات العصر

النوافذُ متجمّدة

تدثرّتُ بىطانىة

سريع، من الريح

حياتي التعيسة

هذا الشّال

بالذهب

إنْ أحلم

إِنْ أُدخِّن

أسافر معها

ليست أثرى من حياتي

فإنّ شعلة الكون الوحيدة

وأُوانَ أفكّر في حبيبتي؛

يذوب قلبي دمعاً عليها

لهي فكرةٌ بائسة...

مبرقشة

كحياتي

ما من منظر للطبيعة!

وما وراء سهول سيبيريا، السماء منخفضة

وظلال غابات سيبيريا الصموتة تصعد وتهبط

وحياتي لا تدفّئني أكثرَ من هذا الشّال

وأوروبا كلَّما التي نلمحما من خلال واقية قطار

كُنتٌ حزيناً كطفل. إيقاعات القطار كُّة القطار" الذي تكلم عنه نفسانيون أميركيون ضجيحٌ الأبواب، الأصواتُ، مَحاورُ العجلات الصارّة على القضبان المجمّدة قرشُ مصيري الذهبي مسدّسي والبيانو وشتائمٌ لاعبي القمار في المقصورة المجاورة حضور جين الرائع الرجلُ ذو العوينات الزرق الذي يمشي بعصبيّةٍ في الرواق وهو ينظر فيَّ بشكَّل عابر

صفيرٌ البخار

خريطة مرور القطار العابر سيبيريا.

كلمة نثر شعبية وأكثر انفتاحا". غير أننا إذا حاولنا أن نفعًل بعض الأبيات، فسنجد أشباح

بعض تفعيلات الوزن الفرنسي هنا وهناك، لكن لا تسعفنا في شيء يمكن أخذه كمبدأ نقيس

عليه بقية القصيدة. كما إني أحب أن أذكِّر القارئ بأن هذه القصيدة، المكتوبة في مطلع

القرن العشرين، التي اعتُبرت، آنذاك، جديدةً في تقطيعها الشعري، تكاد تشبه، من ناحية

كسر التفاعيل/ المقاطع وخلط بحر ببحر مختلف، ما نتج عندنا في النصف الثاني من ذاك القرن

تحت تسمية قصيدة النثر العربية. تتناول القصيدة رحلة بالقطار المعروف "العابر سيبيريا"

الذي تم افتتاحه في العام 1904، من موسكو إلى فلاديفوستوك قرب سواحل اليابان، يمر

بمدن/ محطات آسيوية مذكورة في القصيدة. لا أحد يعرف إذا كان سندرار قد قام فعلا بالرحلة

أم لا، المهم أنه يعطينا انطباعاً بأنه قام بها برفقة عاهرة اسمها جان، وأحيانا يصبح اسمها

جيهان دو فرانس لاعباً على اسم جان دارك. قبل أن أترك القارئ ليتمتع بدفق رحلة النثر

هذه، هناك بعض النقاط يجب شرحها: (1) إن الثورة الروسية التي يتحدث عنها الشاعر هي

ثورة 1905 وليست ثورة أكتوبر عام 1917. (2) "وردة الرياح" هي دائرة الرياح لبيان الجهات

- الشُّهب تتساقط -

السماء أشبهُ بخيمةٍ ممزّقة لسيركِ بائس في قرية صيادي الأسماك الصغيرة في فنلندا

وفي الجزء العلوي من أرجوحةٍ، تلعب امرأةٌ دورَ

مَهْدي الذي نشأتُ فيه كان دائماً بالقرب من البيانو حين تعزف أمّي كمدام بوفاري سوناتات بيتهوفن أمضيتٌ طفولتي في حدائق بابل المعلِّقة وأوقــاتُ هـروبي من الـمـدرسـة، أمضيتها في المحطات أمام القطارات المغادرة

ولونغ شان

باريس - نيويورك

أنا راحلَ كنتُ دائم الترحال أنا راحلّ برفقة صغيرتي جيهان دو فرانس

القطار يحطُّ على عجلاته القطار يحطّ دوماً على كلّ عجلاته.

"قل لي، بليز، أنحن بعيدون عن مونمارتر"؟

باريس اختفت ولهبتها الهائلة لم يعد ثمّة شيء سوى الرماد الأزلي المطر المتساقط غُثاءً السيل، هذا العشب المتضخّم بجذوره

سيبيريا التي تدور الطبقات الثلجية الثقيلة التي ترتفع ثانية

والرجل والمرأة، حتّى في ريعان شبابهما، يتضاجعان متعةً.

الشمس مِسرجة داخنةً

مزمارٌ ، شياعٌ ، نايٌ عالي النغمة وطبلة سيئة هذا هو مَهْدي

أمّا الآن، فإني خلّفتُ جميع القطارات تركض

كُمَّا لَعبتُ في أَهمٌ ميدانَين لسباق الخيل: أُوتَيْ

الآن، تركتُ جميع القطارات تركض طوال

مدرید - ستوکمولم وفقدتُ كلُّ رهاناتي لمْ يبقَ سوى باتاغونيا، باتاغونيا، لتناسب حزني الهائل، باتاغونيا، ورحلة إلى البحار الجنوبية

يقوم القطار بقفزة خطرة ثم يحطّ على كلّ

نحن بعيدون، جين، القطار يسير بك منذ إنك بعيدة عن مونمارتر، عن التلَّة التي غذَّتك، وعن كنيسة "القلب الأقدس" التي احتميتِ

وجلُجلُ الجنون المجلجل كآخر رغبةٍ في الجو

القطارُ ينبض في قلب الآفاق المرصَّصة وحزنكِ الذي يَهزَّق بالضحك...

الأصلية والفرعية وتنقسم 32 رأسا. (3) " لُعبُ حبل" هي ترجمة لكلمة Bilboquets وهي

لعبة تتكون من حبل تُشَدُّ في طرفه كرة وفي الطرف الثاني خشبة ذات تجويف، والرابح هو من

يستطيع اسقاط الكرة في التجويف. (4) "سِيْسَاءُ سِكَّةِ القِطار" -La moëlle chemin-de

fer مصطلح طبي انكليزي railway spine (تلو رضح العمود الفقري)، وأول من استخدمه

هو ماكس نوردو واصفاً به التأثير الضارّ للحضارة الحديثة على الجهاز العصبي! (5) "بلاد الألف

بحيرة" هي فنلندا. (6) "غولكوند" المشهورة بكنوزها الأسطورية كانت عاصمة هندستان

وحاليا اسمها حيدر آباد. (7) اللون الأصفر إشارة إلى الوان غلف الروايات التي تميزت بها

دار "ميركور" الفرنسية. (8) ميترلينك مسرحي بلجيكي نال جائزة نوبل في العام 1911. (9)

sirène "سيرَيْن" في الأساطير اليونانية القديمة هي حورية، وحاليا تعني صفّارة انذار. وبما

أنّ البيت في نهاية القصيدة غير واضح وملتبس المعنى، أي لا نعرف هل كان يقصد حورية أم

صفارة انذار، فضلت استخدام سيرَيْن لكي يبقى الالتباس كما في الأصل. "باتاغونيا" منطقة

طبيعية في جنوب الأرجنتين وتشيلي. أما "فئران الفنادق" فهم اللصوص.

"قل لي، بليز، أنحن بعيدون عن مونمارتر؟"

الهموم انسي الهموم جميع المحطات المتصدّعة المنحرفة طوال الطريق أسلاكُ التلغراف التي تتدلَّى منها الأعمدةُ المقطَّبة التي تومئ وتشنق المحطَّات العالم يتمطّى يتمدّد وينسحب مثل أكورديون تعذبه يدٌ سادية وفي تشقُّقات السماء قطاراتٌ هائجة تعدو بشكل جنوني وفي الثقوبَ، العجلاتُ المذهلة الأفواة الأصواتُ وكلابُ الشقاء التي تنبح وراءنا. الشياطين أطلِقَ سراحٌهم نفایات حدید كلُّ شيء في حالة نشاز طق طق طق طقة العجلات قعقعات اصطدام ارتدادات إنَّنا عاصفةٌ في رأس رجل أصمِّ...

"قل لي، بليز، أنحن بعيدون عن مونمارتر؟" نعم، إنَّكِ تزعجينني، وتعرفين جيداً أنَّنا جد

الجنون المفرط الحرارة يعجّ في القاطرة الطاعون الكوليرا يرتفعان كجمر متّقد في نختفي كلّياً في الحرب في قلب نفق الجوع، العاهر، يتمسّك بالغيوم المبدُّدة

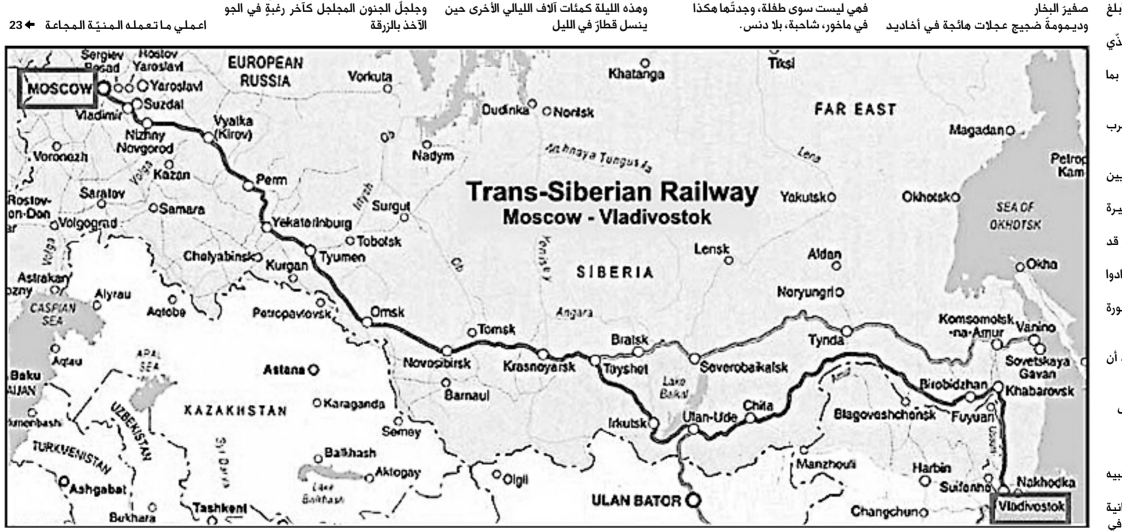
متغوّطاً معاركَ بأكوام نتنة من الموتى افعلي مثله، مارسي مُهنتلك...

"قل لي، بليز، أنحن بعيدون عن مونمارتر؟"

نعم، نحن بعيدون، بعيدون أكباش الفِداء قد ماتت جميعاً في هذه الصحراء اسمعي رنينَ جلاجل هذا القطيع الأجرب تومسك، تشيليابنسك، كويبشيف، تايشت، فيرخنه اودينسك، كثبان، سمارا، لا تنسي طولون الموتُ في منشوريا هو رصيفٌ نزولنا مأوانا الأخير هذه الرحلة رهيبة صباح أمس كان لايفان إيليتش شَعرٌ أبيض

وكوليا نيكولاي ايفانوفيتش يعضٌ أصابعه

منذ أسبوعين...



فهي ليست سوى طفلة، شقراء، ضحوكة

لكن في أعماق عينيها، حين تتركك أنْ تشرب

ثمَّ زنبقة فضية رقيقة ترتعش، زهرة الشاعر.

لكن حين أجيئُها أنا من هنا، من هناك، من

سوى فساتين ذهبية على أجساد ضخمة

جدُّ عاريةً، ليس لها جسد – إنها فقيرة جداً.

فهي ليست سوى زهرة بريئة ممشوقة،

بحيث تنفجر دموعي حين أفكّر في قلبها.

زهرةَ الشاعر، زنبقة فضية بائسة،

جدٌّ بردانة، جدُّ وحيدة، وذابلة أصلاً

لا تبتسم البتة ولا تبكى البتة؛

إنَّها رقيقة وصامتة، لا مأخذ عليها،

مع رعشةٍ طويلة عند اقترابك منها.

فهي حبّي، وليس للنساء الأخريات

صديقتي التعيسة جدُّ وحيدة

الابتهاج

وتخطو خطوة.





فلتكن المقاعد في حمّى وليشتدّ ما تحت الطاولة احمرارأ فالشيطان يعزف على البيانو أصابعه المجعّدة تثير كلّ النساء الرخيصات مارسى مهنَتكِ إلى أنْ نصل خاربين... "قل لي، بليز، أنحن بعيدون عن مونمارتر؟"

خلاص!... حلّي عني... دعيني وشأني أوراكك ناتئة معدتكِ حامضة ولديكِ الزّهري هذا كلُّ ما وضعته باريس في كنفكِ وشيءٌ من الروح... لأنكِ شقية أشفقٌ عليكِ... تعالَي صوبي على قلبي العجلات طواحين هواء من بلاد الكوكان وطواحين الهواء عكازات يجول بها متسوّل نحن كسيحو الفضاء ندور على جراحنا الأربعة قُصّوا أجنحتنا أحنحة خطايانا السبع والقطارات كلَّها لَعبُ حبلِ بيد الشيطان ألعالم الحديث

ليس في وسع السرعة أن تفعل شيئاً

وأنْ تكون رجلاً مع امرأة في نهاية الرحلة لهو

"بليز، قل، أنحن بعيدون عن مونمارتر؟"

آسف أشفقٌ عليكِ تعالَي قربي لأروي لكِ تعالَي في سريري تعالَى على قلبي سأروي لكِ قصّة...

هیا تعالَی!

فِناءً دواجن

في جزر فيجي يسود الربيع الأبدي الحبُّ يغمي الأزواج في الحشائش العالية والزهرى الشديد يتربص تحت أشجار الموز تعالَي إلى جزر المحيط الهادئ المفقودة! فأسماؤها: عنقاء، ماركيز بورنيو، جاوا وسيليبس على شكل قطة.

لا يمكننا الذهاب إلى اليابان تعالى نذهب إلى المكسيك! فعلى هضابها المرتفعة تزدهر أشجار الخزامي وشَعر الشمس الطويل هو العريش المتسلّق كأنّما طبق ألوان الرسّام وفرشاته ألوان مذهلة كما الصنوج، روسو كان فيها لقد بَهرَت حياتَه إنّها بلدُ الطيور طير الجنة، الطير القيثارة طائر الطوقان، الطير الساخر

سنتعاشق في أنقاض معبد الأزتيك المهيبة ستكونين أنتِ معبودتي معبودة صبيانيّة مبرقشة قبيحة بعضَ الشيء وغريبة بنحو غريب

والطير الطنّان الذي يعشّش في قلب الزنبق

وإذا رغبتِ، نذهب بالطائرة، ونحلِّق فوق بلاد الليالي فيها طويلةٌ بشكل غير معقول السلفُ القديم سيرتعد منَ محرّكي

جین جانیت نينَت نينو

جنّيّة، عَنزتي

صَبيتي دودو جيهان حَبّوبتي مَهبل هَبُول هَبَل إنّهاً نائمة ولمْ تفطن لساعةِ واحدةِ من كلُّ ساعات العالم ولا لكلُّ الوجوه التي لُمِحَت في المحطات أُو للساعاتِ الجدارية أو لوقتِ باريس وقتِ برلين وقتِ سانت بطرسبرغ ووقتِ جميع المحطات وفي مدينة أوفا، وجهِ المدفّعي المدمّي ومزولة غرودنو المضاءة بكل غباوة والتقدّم الدائم للقطار مع أنَّ السّاعات كانت تُضبَط كلُّ صباح القطار يتقدّم والشمس تتأخّر بلا جدوی، أسمع الأجراس الرنّانة ناقوس نوتردام الكبير جرس اللوفر الخشن الذي راح يدقٌ في ذكرى مذبحة البروتستانت الدقَّات الصدئة لرواية بروجس – الموت أجراس مكتبة نيويورك الكهربائية

القطار يدوِّي على مفترق طرق

الحاكي يلثغ بلحن سَيْر غجري

إِذْ أَخْذُتِ الأعاصيرُ الهائجة تدمدم

مقطع من القصيدة في إخراجها الأول.

والقطارات تجري بسرعة الريح على سكك

يدور بجنون إلى الوراء.

ورّقي وَردةَ الرياح

خائف لا أعرف المضي حتّى النهاية. كان في وسعي أن أرسم لوحات جنونية مثل وأحراس موسكو، ساعة الباب الأحمر التي صديقي شاغال كانت تُعلِمني بالوقت وأنا في مكتب لكنني لم أدوّن ملاحظات أثناء الرّحلة "اعذروني على عدم درايتي "اعذروني لأنّي لم أعد أعرّف أصول لعبة النظم القطار يجري من دون أن يلوي على شيء على حد تعبير غييوم أبولينير والعالم، كساعة حائطً الحي اليهودي في براغ،

الكارامبولا

الخطّ الحديد هندسةٌ جديدة

القوادس الحربية ذات المجاديف

والآلات المذهلة التي اخترعها

حتّى التيتانيك التي قرأتُ عنها في الجريدة

عديدٌ من الصور والتداعيات التي لا أتمكّن من

لأنني تقاعستٌ عن تأمين نفسي ضد حوادث

البارابولا

سَرْقوسة

أرخميدس

والبوارج

الزوابع

وکلٌ مذابح

التاريخ القديم

التاريخ الحديث

تطويرها في أشعاري

لأنَّ الكونَ يغمرني

السكك الحديد

لأنني لا أزال شاعراً جد رديء

لأنني لا أعرف المضي حتّى النهاية

والجنود الذين ذبحوه

فكلّ ما له علاقة بالحرب يمكن الاطلاع عليه في مذكرات الجنرال كوروباتكين أو في الصحف اليابانية فهي أيضاً موثّقة بشكل فظيع

بريشة موديلياني.

ما نفعُ أن أوثّق نفسي وأنا أستسلم لوثبات ذاكرتي...

اعتباراً مِن ايركوتسك أصبحت الرحلة جد بطيئة كنًا في القطار الأول الذي يلتف حول بحيرة وقد زيّنوا القاطرة بالأعلام والمصابيح وتركنا المحطة على نبراتٍ حزينة من ترتيلة له كنتٌ رسّاماً لأسلتُ كثيراً من الأحمر، الكثيرَ من الأصفر على نهاية هذه الرحلة إذ العتقد أنَّنا جميعنا كنّا حمقى بعض الشيء وُقد أشاع هذيانٌ هائلٌ الدمَ في وجوهِ رفاق السفر الغاضية. وحين كنّا نقترب من منغوليا التي كانت تزمزم كالحريق أخذ القطار يخفّف من سرعته

لقد رأيتُ رأيتُ القطارات الصامتة القطارات السوداء العائدة من الشرق الأقصى التي تمرق كالأشباح وعيني، كالمصباح الخلفي، لا تزال تركض وراء

وفي غمرة صرير العجلات الدائم صافحَ سمعي

نشيجٌ قدّاس أزَلي بنبرته المهتاجة.

جروحاً كانت تنزف حتّى العظم والأطراف المبتورة كانت تتراقص أو تتطاير في كـان أثـر الـحريـق فـي كـلُ الـوجـوه، وفـي كـلُ أصابع بلهاء كانت تنقر على كلّ النوافذ وتحت ضغط الخوف، كانت النظرات تنفقع

جنسياً وأسرابٌ من الغربان كانت تحلُّق بكلُّ

في واحة تشيتا كان لدينا بضعةُ أيّام من الراحة

توقفُ لخمسة أيام حسبَ ما يشترطه ازدحامٌ

أمضيناها عند السيد لانكليفيتش الذي كان

هذه المرّة أنا الذي وراء البيانو، كنتُ أشعر بألم

أرى ثانيةً حين أرغب، ذلك الهدوء الداخلي،

متجر الوالد، وعيني الفتاة التي جاءت إلى

في اتجاه ميناء آرثر.

يودٌ أن أتزوّج ابنته الوِحيدة.

وأغنية الموسيقار هوغو وولف

وُفِّي قرية خُيلارْ، قَافلةً من الأبل الأبيض

عندما تسافر عليك أن تغمض عينيك

يقين أنّني كنتُ في حالة سكر طوال 500

لكنني كنتُ أعزف على البيانو وهذا ما استطعتُ

تمّ انطلق الفطارُ تانية.

حادٌ في أسناني.

موسورغسكي

رؤيته

ورمالَ صحراء غوبي

الآسيوية خمس إلى سبع نوبات والقطارات الأخرى تتهادى خفيةً إنّها تهويدات وثمَّ قطارات تذكّرني من خلال ضجيج عجلاتها وفي المحطَّات، تمّ حرقُ العربات كلِّها الرتيب بنثر ميترلينك المملّ حللتٌ رموز نصوص العجلات المبهمة وجمّعت رأيتٌ قطارات لها ستون قاطرة قد أَطلَقَت بعض ما تناثر من جمال عنيف سيقانها للبخار تطاردها الآفاق المتهيجة

ويحثّني.

آه لکم ُوددتُ أن أنام

من طريق رائحتها

تستزيكا وخاربين لن أذهب إلى أبعد من ذلك هذه آخر محطة نزلتٌ في خاربين لحظة اضرام النار في مكاتب الصليب الأحمر.

فإننى أتعرّف إلى جميع البلدان بعيون مغمضة

القطارات الأوروبية لها أربع نوبات في حين

وإلى جميع القطارات من خلال ضوضائها

آہِ یا باریس بيتاً كبيراً مُدفّاً بالجمرات المتشابكة لشوارعك ومنازلك القديمة كما الجدّات والملصقات، أحمر أخضر متعددة الألوان مثل ماضيَّ، باختصار أصفر الأصفّر لونُ الروايات لون فخر فرنسا في الخارج.

في المدن الكبيرة أُحبُّ أنْ أحتكَّ بالحافلات خصوصاً حافلات خط سان جرمان مونمارتر التي تحملني إلى اقتحام التلّة المحركات تخور كالثيران الذهبية أبقارُ الغسق تأكل كنيسةَ القلب الأقدس

يا محطةً مركزيةً رصيفَ تنزيل الإرادات ومفترقَ فقطَ محلات الخردوات لا يزال على أبوابها قليلٌ بَعثَتْ إلَىَّ شركةٌ عربات النوم والاكسبرس الأوروبية نشراتها الدعائية أنت أجملُ كنائس العالم لديَّ أصدقاء يحيطونني كأنَّهم حواجز خوفٌ أن أغادر ولن أعود أبداً سائرُ النساء اللواتي التقيت بهن ينتصبن في بإشاراتهن الكئيبة ونظراتهن الحزينة كأعمدة الإشارة تحت المطر بيلا، أنياس، كاثرين، ووالدة ابني في إيطاليا والتي في أميركا، والدة حبيبتي صراخ سيرَيْن ثمَّة يمزَّق روحي ففي منشوريا ثمَّة بطن لا يزاّل يرتجف كما في حالة نفاس

آهُ كم أودٌ لو أنّي لم أقم برحلات ثمَّ حبُّ كبيرٌ يعذُّبني هذا المساء أَفُكِّرُ رغماً عنّي في الْصغيرة جيهان دو فرانس. ففي مساء حزين كَتبتُ هذه القصيدة إكراماً

العُهَيْرة أنا مُكتئب... أنا محزون سأذهب إلى كباريه "الأرنب الحَرك" لأستعيد ذكريات شبابي الضائع وأحتسي بضع كؤوس وبعدها سأعود وحيدأ

مدينةُ البرج الفريد، المشنقةِ الكبيرة والدولاب

\* من كتاب يصدر قريبا تحت عنوان "معلّقات الحداثة السبع"

La peste le cholera se levent comme des braises ardentes sur notre route Nous disparaissons dans la guerre en plein dans un tunnel La faim, la putain, se cramponne aux nuages en débandade Et siente des batailles en tas puants de morts Fais comme elle, fais ton métier...

# « Dis, Blaise, sommes-nous bien loin de Montmartre?

Oui, nous le sommes, nous le sommes Tous les boucs émissaires ont crevé dans ce désert

Temek Tehèllabinak Kainak Obi Taichet Verkne-Oudinak Kourgane Samara Pensa Texioune La mort en Mandchourie

Entends les mauvaises cloches de ce troupeau galeux

Est notre débarcadère est notre dernier repaire

Ce voyage est terrible

Hier matin

Ivan Oulitch avait les cheveux blancs

Et Kolia Nicolaï Ivanovitch se ronge les doigts depuis 15 jours...

Fais comme elles la Mort la Famine fais ton métier

Ça coûte cent sous, en transsibérien ça coûte cent roubles,

Ensièvre les banquettes et rougeoie sous la table

Le diable est au piano

Ses doigts noueux excitent toutes les femmes

La Nature

es Gouges

us ton métier

Samedi 3 Octobre 2015 | 2015 مرين الأول 3 3 السبت 3 تشرين الأول



# صنعاء مدينة الله المحاصرة

## حسين الوادعى

تبدو صنعاء المعبر الاضطراري لكل طامح يبحث عن الشرعية أو السلطة. كان الطامعون القدامي يعلنون سلطتهم انطلاقاً من منبر جامعها الكبير، لكنهم الآن يسعون إليها من هضبة التلفزيون وقصر الرئاسة. حتى يومنا هذا لا يـزال الـصراع على السلطة الـقدَر الذي شكّل صنعاء وتاريخها وحاضرها.

كم مرةً حوصرت واجتيحت ونُهبت؟ أكثر من 20 مرة! في بعض المرات دُمِّرت صنعاء وأصبحت منازلها أطلالاً. كانت حادثة نهبها في العام 1948 أكثرها التصاقأ بالذاكرة. ولا تزال سمسرة محمد بن الحسن شاهداً ذا دلالة على المدينة المحاصرة والمجد الغائب منذ العام 1948. كانت السمسرة تعتبر بمثابة "بنك" صنعاء وأضخم مبانيها، وتم تدميرها آنذاك ولا تزال خراباً حتى الآن!

النهب الاخير في 21 أيلول 2014 ليس الاً حلقة تاريخية في سلسلة طويلة قد لا تنتهى، وخطة التحالف العربي لحصار المدينة و"تحريرها" هي لحظة قدرية تتكرر في تاريخ المدينة العتيقة منذ عشرات القرون.

## المدينة المحاصرة

بوّاباتها السبع ولم يحمها ذلك من غزو طامعي السلطة ومقاتلي القبيلة. بنت بيوتها متلاصقة الى طرفها. قلَّصت من حجم أبوابها وحجم شبابيكها حتى أضحت مجرد فتحات صغيرة في الجدران. لكن الغزو والتدمير لم يتوقفا.

يتحالف الطأمعون في الحكم مع القبائل

المحيطة لاجتياح المدينة المحاصرة. أطماع السلطة واقتصاد الحرب الذي تعيش

السنين حتى أيلول الأسود الماضي الذي شهد سقوط الدولة بسقوط صنعاء. من هذا الجوار المتوتر نشأ داخل الوعى الصنعاني ذلك التوجس وعدم الثقة في "الآخر" . "الآخرون" هم الزبائن الأساسيون لسوق صنعاء، لا يمكن أن ينتعش السوق بدونهم. الصنعائي هو البائع و"الآخر" هو المشترى. لكن عندما

من النهب والاجتياح منذ تأسيسها قبل مئات

واحدة من اللحظات التاريخية النادرة التي قاومت صنعاء فيها الغزو كانت فترة حصار السبعين 1968. تلك البطولة التاريخية للناس والمكان وأحلام الثوة ضد غزو المرتزقة ورجعيي العصور الوسطى الممولين بأموال النفط وأوهام المذهب.

تتحول علاقة البيع والشراء الى علاقة الغازى

والمغزو، لا تملك صنعاء الكثير للدفاع عن

نفسها. تفتح أبوابها للغزاة وتنتظر ما الذي

## ثنائية الواقع والأسطورة

لم تترك صنعاء وسيلة للدفاع إلاّ اتخذتها: السور، الباب، القانون الحضري، التعالي على المحيط القبلي، والصلوات المبللة بالدموع في صحن الجامع الكبير.

في الأخير: لم تستطع المدينة الحضرية القتال دفاعاً عن نفسها فدافعت عن نفسها

لجأ أبناؤها وشعراؤها ومؤرخوها الى إضفاء القداسة على المدينة. اختراع قداسة تضارع مكة والمدينة وأورشليم. هكذا أراد لها مؤسّسو

جاء طوفان نوح. مُسِحت الأرض ومن عليها. ويبدو أن صنعاء دُمِّرت في زمن الطوفان كما دُمِّرت في أزمان كثيرة من قبل ومن بعد! استدعى أبناؤها أنبياء البشرية لإعادة بنائها من جديد. ادّعي المؤرخون أن صنعاء بناها سام

بن نوح فكانت بيوتها أول بيوت ترتفع بعد الطوفان. ثم جاء نبي الله هود وحفر أولى آبارها. وزارها المسيح عيسى بن مريم وأسس



رفعت المدينة سورها الترابي وأحكمت إغلاق وحوّلتها الى سور يدور حول المدينة من طرفها

كان لصنعاء سبعة أبواب، وتحيط بها سبع قبائل لتدخل كل قبيلة من الباب المخصص لها. لكن المطامع كانت أوسع من الأبواب.

عليه القبائل الفقيرة حوّلا صنعاء الى مدينة محاصرة أو مدينة في حال من الخوف المستمر

(حدثني غسان بن أبي عبيد البصري قال: دخل عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام صنعاء، وصلَّى في موضع الكنيسة فاتخذ

النصاري كنيسة بصنعاء على إثر مصلاه.) لم يساهم الأنبياء في بناء بيوتها فقط، بل أسسوا الحرف والمهن في سوقها الخالد. والمعلمون الأوائل للحرف ليسوا أشخاصأ عاديين أو مجرد أساطير، ولكنهم أنبياء: داود كان حداداً ونوح كان نجاراً ومنهما أخذ معلّمو صنعاء مهن الحدادة والنجارة!

وأتى وهب بن منبه المؤرخ الاسطوري والمؤسس الأعظم لـ"إيـديـولـوجيـا" الهويـة اليمنية ليحجز لصنعاء مكانها المقدس في الكتب المقدسة: قال وهب بن منبه: قرأت في الكتب التي أنزلها الله تعالى فاذا فيها: أزال كل عليك وأنا أتحنن عليك. أزال بورك فيك وفيما

سمعت وهب بن منبه يقول: وجدت في بعض الكتب أن عيسى بن مريم قال: "يا معشر الحواريين بحق أقول لكم إنه سيخرج من المدينة التي تسمى أزال رجل من زرع يعقوب من بعد ما يهلك الله ملوك الأرض، معه سبعة وسبعون قدوسا مباركين بالبركة التي بارك الله فيها على اسحاق ويعقوب".

الى جانب موسى وعيسى لم ينس المؤرخون والقصّاصون اليمنيون نبي الله سليمان. فـأرادوا لـه أن يـأتـي الـى جبل نـقـم (الـحـارس الشرقي للمدينة) ليحبس فيه الجن العاصين، وليبدأ أهالي صنعاء علاقة حذرة مع الجن المجاورين لا تقل حذراً عن علاقتهم مع القبائل

## وهمية القداسة وواقعية الخراب

ذهب عيسى وموسى وهود. ذهبت أساطير والمغزوة ستكون في أمان.

(قال رسول الله (ص): يقول الله عز وجل: "أزال كل عليك وانا اتحنن عليك").

في القرن الخامس الهجري، الحادي عشر

إن ثنائية الخراب والإعمار تحكم تاريخ المدينة منذ نشوئها حتى الان. استمر أهالي صنعاء في بنائها وتعميرها واستمر الغزاة في القدوم والتدمير، واستمر مؤرخوها في نقل واختراع المرويات التي تؤكد أنها محفوظة من

"الجاهلية" وأتت اساطير الإسلام، وجاء دور النبي محمد ليواصل مسيرة تقديس المدينة. اخترع أبناء المدينة عشرات الاحاديث النبوية لتعطيهم يقينا هشأ بأن مدينتهم المحاصرة

الميلادي، قرر أحد المؤرخين تأليف كتاب عن صنعاء. ملأ مؤرّخنا القروسطي الصنعاني كتابه بالمرويات والحكايات والأحاديث الموضوعة التي تؤكد أن صنعاء محفوظة من كل شر. وبعدما انتهى من سرد مروياته حول المدينة المحروسة التي لا يستطيع ان ينال منها أحد بفضل الله تعالى، انتقل الى فصل آخر يقول فيه: "... وقد خربت صنعاء وعادت وهي اليوم خراب وأرجو الله تعالى أن يعمرها بالصالحين

قال الرازي: "اجتمع أهل اليمن بالجاهلية بتعود يريدون أن يغزوا صنعاء فبينا هم على ذلك اذا أقبل طائر في منقاره كتاب فألقاه بين أظهرهم، فاذا فيه: "بسم الله الرحمن الرحيم، من الله لا من أحد سواه، من أراد بصنعاء سوء كبه الله على وجهه". ثم سنح لهم ظبي من بعض

مكهرب، تأنفه روحي، وهي تتقلب متذاوبة،

حول سفودها، على رغم كل ما يجده اللائذون

شعابها فرماه بعضهم بسهم فقتله فقال هؤلاء: نحن قتلناه، وقال هؤلاء: نحن قتلناه، فتجالدوا بالسيوف حتى تـفـانـوا" . وقــال أبـو المـقـدام اسماعیل بن سلیمان بن سروش: سمعت وهباً يقول: ما أراد بصنعاء أحد سوءاً في الجاهلية أو

في الاسلام الا ردّ الله كيده في نحره. ُلا يـصـدُّق سكان صنعاء قـدر مدينتهم القاسي، فيهربون من واقعية الخراب الى وهمية القداسة وأقاصيص "المدينة المحفوظة من

إنها مدينة الله بالنسبة إليهم. لهذا سكنوا على ثلثها فقط أما ثلثا المدينة فقد أوقفوهما

نعم. كان ثلثا مساحة صنعاء عبارة عن ممتلكات وقفية من المساجد الى الأسواق والشوارع والبساتين.

الوقف ملك الله، تالياً هي مدينة الله لا مدينة

إنها مدينة الله، ممنوحة لله، وتعيش باسمه. تم نهب أراضي أوقاف صنعاء، نُهبت مدينة الله سابقاً باسم السلطة، والنهب الآن مستمر باسم "الثورة" و"العتره".

لكن سوق صنعاء يأبي إلاّ أن يؤسس التجارة على الإيمان لا على الشطارة. فالتاجر في مدينة الله لا يربط ربحه بالعرض والطلب وإنما بإرادة الله. لهذا عاش سوق صنعاء على القانون الاقتصادي الأوحـد: "ألف دكـان على كف الرحمن".

بريق أمل، يسلَّمنا اليوم للتالي، والأربعاء للأربعاء،

حتى انقضت ثلاثة أسابيع، بكمال مساميرها

التي تواجه أرواحنا ومشيئاتنا العزلاء، وينعى أبو

حسين على صفحته الـ"فايسبوكية" النبأ الأليم،

بعدما قطع كل خيط أمل بعودة نجليه، ورفيقهما

المهندس مسعود يوسف، أحياء، وهو يقرع

الكلمة الجوهرية في سوق صنعاء هي الأمانة

وليس الشطارة. أما أخلاق السوق فتقوم على الإيثار لا على التنافس، إذ يقوم التاجر الصنعائي بإغلاق دكانه أو إخفاء بضاعته ليتيح لجاره الذي لم يبع بعد أن يكسب قوت يومه! هذه هي قوانين مدينة الله المنهوبة!

## صنعاء مدينة العالم

تبدو صنعاء محكومة بحالي الصراع والحصار، وبحالَي الغزو والنهب. وها نحن نعيش الآن تجليات هـ ذا القدر للطامعين الجدد الي السلطة، أقادماً على حصان القبيلة والطائفة والسلالة أم على حصان الشرعية والـ اف 16 والمدرعات الحديثة. لكن أبناءها لم يقتنعوا البتة بهذا القدر.

تظل صنعاء بالنسبة إليهم هي مدينة الله ومدينة العالم الى أن تقوم القيامة وينتهي عن عبد الرزاق عن ابرهيم بن محمد بن علقمة بن مرثد قال: قال رسول الله ص: "لن تذهب

في أرض العرب" . ستظل صنعاء ممزقة بين عظمة الأسطورة وبؤس الواقع، وسنظل ندافع عنها بالأساطير

حتى إشعار آخر.

الليالي والأيام حتى تكون صنعاء أعظم مدينة

ملحوظة: الاقتباسات والمرويات مأخوذة من كتاب "تاريخ صنعاء" لاحمد بن عبدالله الرازي، المؤرخ الصنعائي من القرن الخامس الهجري، وأغلبها تنتمي إلى التاريخ الأسطوري لا التاريخ

إبرهيم اليوسف

# شاحنة الشؤم: لقطة داخلية للوجوه والأوكسيجين والـ DNA

إلى حسين ورامان وركّاب رحلة الكربون

ثمة قشعريرة استثنائية سرت في بدني وأنا أتابع نبأ شاحنة الشؤم التي عثر عليها البوليس النمسوي، يـوم الأربعـاء الأخيـر من آب الماضي، مركونة على جانب إحدى الطرق الدولية شرق البلاد. ضمن سلَّم الأولويات في حياتي، لا أفلح في التفكير أبعد مما بـات يـجري من تفاصيل سورية يومية، تغرق ذاكراتنا، بالدم، ورائحة الموت، بأشكاله التي عرفها السوريون براً، وجواً وبحراً. أتابع ما نشر عن تلك الشاحنة، وأحوال الـواحـد والسبعين طـالـب لـجـوء فـي داخـلـهـا، بعد تسريب صورتها وعليها علامتها الفارقة: "الدجاجة". صورة يتيمة، لظهور ورؤوس آدميين موزعين، بـلا مـلامح، وفـق هـنـدسـة بـاتـت لـغزاً. صدمت صورة تلك الشاحنة الرأي العام العالمي، محركةً بعض الضمائر النائمة، قبل أن يأتي الطفل آلان عبدالله شنو ويوصل دورة الكهرباء، على نطاق أوسع، وهو "يردد النفير على آخره". لم أكن أعلم، حتى تلك اللحظة أن نجلَي صديقي الكاتب والفنان التشكيلي خليل مصطفى في عداد من شدّوا الرّحال، ليسافرا صوب أوروبا، على أمل اللجوء في ألمانيا تحديداً لإكمال دراستيهما، ولا سيما أن ابنه البكر حسين الـذي أتـذكر

مرحلة ولادته كما أخوته وأخواته الآخرين، أحد المتفوقين في دراستهم في عالم الآثار، وقد دفع به الطموح ليتابع دراسة الدبلوم، لتكون بوّابته إلى الماجستير والدكتوراه، كي يغدو باحثاً آثارياً، في هذا الزمن الرديء الذي تمحى فيه آثار بلده، بِل تُسرَق، وتُسجَّل بأسماء الأغيار، في ظل سرقة تاريخ، وجغرافيا، موصوفين، على أيدي قراصنة أمميين أو إقليميين، طارئين، أو بهلوانات مرتزقة محليين. صورة حسين، كما أكثر أخوته وهم أطفال، لا تزال ماثلة في عيني. أتذكرهم واحداً واحداً وهم يتدرجون على دروب الحياة. فأنا أحد المقرّبين منهم، بل أحد عمومتهم، وقد انتظمت علاقتي ببعضهم عبر المدرسة، كما توثقت علاقاتهم بأبنائي في مرحلة الجامعة، لأعرف الكثير عن شؤونهم اليومية، يؤمّن لهم أبوهم براتبه الضئيل كل ما يحتاجون إليه، من دون أن يتأفف، أو يتذمر، تعينه تلك المرأة الجبارة، المدبرة، الأصيلة، أم حسين، ليغدو أبناؤه وبناته

أبو حسين صديقي، أكاد أعتبرني أحد أكثر من يفهمون سيكولوجيته، ما دام عمر العلاقة بيننا يبلغ أربعة عقود تماماً، إذ دأبنا على أن يحترم أحدنا خصوصيات الآخر في ما سلف من زمن، ولا سيما عندما اخترت خطأ فكرياً، ليكون له خطه

أمثلة في حسن الخلق، والنبل، والشهامة.

ضرورة صونه، بكل ما لديَّ، وإن عبر التصامم عما يتم من جراء بعاد المسافات، أو جفوات الآراء، ولا سيما عندما أستعرض شريط مواقفه الحياتية إلى جانبي، إذ طالما اعتمدتٌ عليه كأخ لم تلده أمي، وهذا يكفي لمحو ألف شائبة، إن وجدت، ما دام في إمكان عبارة جميلة، كلمة جميلة، محوها. لم يغب خليل مصطفى عن بالي، كما إبرهيم محمود، كما الشيخ عبد القادر الخزنوي، كما محمد زكي السيد، أبو سالار، كما سيامند ميرزو، كما غيرهم من أحباب كثر، لا يُجَدُّولهم حبرٌ افتراضي، وهم رفّ من الأصدقاء القدامي اللدودين الذين أحسستُ دائماً أن بيننا من القواسم المشتركة ما يكفي لدحر أي نقطة اختلاف هنا أو هناك، حيث ظلُّ رقم هاتف بيته محفوظاً في الذاكرة، ألجأ إليه، في السرّاء والضرّاء، أحترم اقتناعاته، أحترم اختلافه، وأحترم ما بيننا من ملح وخبز، وأنا أستقرئ إيقاع الزمن من حولي، بما تتيحه لي باصرتي، في أصعب لحظات دورته على الإطلاق.

المختلف. أنا خير من يعرف أبا حسين، فدعوه!

أقولها، وأنا أستذكر ما بيننا من إرث مديد، أرى

لعل الأشهر الأخيرة التي رمى بي نفاد مدة جواز سفري السوري، بعيداً من البلد الذي اخترته لنفسي بعدما ضاقت بي سبل العيش بين أهلي، الإمارات، جعلتني أحس بأنني في جحيم قفص

بهذا العنوان الثالث من رحابة صدر رسمية من لدن أولى الأمر، وعوام الأهلين، ما يجعلني في شغل عن نفسي، وعن كتابتي، تقتات روحي على شحنات أرواح المخلصين الذين جمعتنا بهم معابر الحياة هنا وهناك، لأقول: الدنيا لا تزال بخير. إذ يحضر اسم المصطفى خليل، بكل ألق التاريخ المشترك، والتضحيات، وبما يجعلني ملاماً أمام أي فصل عن الوصل، في حضرته، ما دام أنه الأخ الأكبر، وموطن رجاء وصية الأب. من هنا، لم تصلني أخبار استعداد ولديه للسفر. لم أسمع بتدابير رحلتهما، إلا بعدما انقطعت أخبارهما، متزامنةً مع شبح شاحنة الشؤم التي تسللت إلى شاشات التلفزة، وصفحات الجرائد، وأفواه الناس في مجالسهم، متوزعة على لغات الأرضين، في الأربعاء التالي لانطلاقة رحلتهما، أو أربعاء السفر نفسه، الأربعاء الذي طالما تطيّر منه المتصوفة، خلال مجرد ساعات مكربنة، كي أعلم بنبأ غيابهما، وأبدأ بالبحث عن أي بريق أمل يربطني بهما، أو يعيدهما إلى أهلهما، دافعاً بظلال التشاؤم بعيداً، وأنا أنتظر هاتفاً منهما: ها نحن وصلنا يا عمَّاه، كما هي حالي في انتظار صديقي كسري خلو، الذي كتب إليَّ "فايسبوكياً" قبل بضع ساعات من غيابه، وتحديداً في آخر مساء الخامس والعشرين من آب، عشية الأربعاء الأسود: سأكون في ألمانيا، غداً، ولا أزال أنتظره! ثقيلة، كئيبة، كالحة، مريرة، مرّت الأيام العشرون الماضية، ونحن نتشبث بأي

أجراس استنفاره بروح الأبوّة، بل مدفوعاً بحنان أم بريئة، أصيلة، لا تغني كل كنوز الكون عن ظفر ثمة أسماء أخرى، عانت من كربنة أوكسيجين الشاحنة، الكاتمة الأصوات، المحكمة الإغلاق، حتى ولو من سنتيمترات قليلة، التي ربما كان يقودها امرؤ مغفل، أو أرعن، تفوّق حتى على السجان السوري في تكديس الأجساد الآدمية، بعضها فوق بعض، وهو يواصل مهمته عبر زهـق أرواح الأبـريـاء، من دون اتـخـاذ أي تـدابيـر حول سلامتهم، متغافلاً عن هاتيك الأصوات المستغيثة، المختنقة، وقرع أصابع الأوادم، المسردنين، في علبة مركبته، وفق هندسة مجرمة، ربما لانصرافه لسماع صوت صبية مغناج في هاتفه، كأحد أوجه قراءة مسببات هذه النكبة العظمى التي طالت أرواح الأبرياء، وهم في مظان

شبابنا تزهق بكل أفانين الموت. الهواء النظيف، والأمن الحياتي، كي يتحولوا خلال مجرد أنفاس مكربنة، إلى أجساد هامدة، بلا حراك، تاركين وراءهم حكايات أمهات وأخوات وحبيبات وأخوة صغار وآباء وأصدقاء وجيران، لا تزال عالقة في سمّاعات هواتفهم، وذاكرات "واتس اباتهم"، المعرفة، أسرة صديقي خليل مصطفى! و"فايبراتهم"، وبريد رسائلهم، أو أغشية طبلات

آذانهم، أو جدران أرواحهم، وهم ينتظرون نتائج تحاليل الـ DNA . غير مفيد البتة، أيّ كلام هنا عن الحرب، أو

النظام القاتل، أو دواعي هجرة شبابنا، أو فلتان

مافيات التهريب الذين ينشطون دولياً، براً وجواً

وبحراً، على مرأى من العالم، المتابع للشأن السوري، مُراكمين ثرواتهم الباهظة من خلال الإتجار بأرواح البشر، بعدما غدت سوريا عبارة عن صفيح ملتهب يفوح منه، بلا توقف، نشيش الأرواح، المتلظية، وتوقفت الحياة التعليمية لدى أكثر من سبعين في المئة من طلاب مدارسها وجامعاتها، بل وانعدمت فيها سبل الحياة، في ظل الحصارات المتكاملة بين أشكال عديدة للإرهاب، تنوس ما بين قطبي النظام و"داعش"، ما دامت أغلى أرواح لا يمكنني نسيان وجه حسين متألقاً في مطالع عقده الثالث، أو وجه رامان متماهياً في مطالع

عقده الثاني، ولا نسيان جروح أبويهما الملتاعين، أو أفئدة أخوتهما وأخواتهما، وإن كنت سأجد صديقي خليل رابط الجأش، يرد عليَّ وأنا أهاتفه قائلاً: "أنا أعزّيك، أنت صاحب العزاء" عندما يلحظ ارتباكي وأنا أريد مواساته، وأنى لي أن أفعل ذلك. بل لا يمكنني أن أنسى شجاعة نجله بيمان في منفاه الكردستاني، وهو يمهد أمامي لتقبّل يقين نكبته بشقيقيه، بعدما صارت بين يديه علائم تنذر بما هو واقع حقاً، وهو ليس بغريب عمّن تربّي في كنف هذه الأسرة الطيبة التي أعرفها حق